

# بِحْيَةُ الْقَمَلِ

فِي تَحْقِيقٍ وَدِرَاسَةٍ

# مُسْقَفَةُ الْجَامِعِ عَلَى الْأَحْكَامِ

بِهِمَّةِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ أَخْمَدِ بْنِ مَدْلُوكِ الْخَطِيبِ

شَهَابُ الدِّينِ التَّمِيزِيِّ

تأليف

الله التوفيق بن عبد الرحمن بن علي الزبي

المُنْزَءُ الْأَوَّلُ

مكتبة المعارف للنشر والتوزيع  
لصاحبها سعد بن عبد الرحمن الرشيد  
الرياض

## بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

إِنَّ الْحَمْدَ لِلّٰهِ نَحْمَدُهُ ، وَنَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَغْفِرُهُ ، وَنَتُوْبُ إِلَيْهِ ، وَنَعُوذُ  
بِاللّٰهِ مِنْ شَرُورِ أَنفُسِنَا وَسَيَّئَاتِ أَعْمَالِنَا . مِنْ يَهْدِهِ اللّٰهُ فَلَا مُضِلٌّ لَّهُ ، وَمِنْ  
يُضْلِلُ فَلَا هَادِي لَهُ ، وَأَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللّٰهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ وَأَشْهَدُ أَنْ  
مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ ، صَلَّى اللّٰهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَأَصْحَابِهِ وَمَنْ اسْتَنَّ  
بِسْتَتِهِ وَاهْتَدَى بِهَدَاءِ إِلَى يَوْمِ الدِّينِ .

أَمَّا بَعْدُ :

فَلَقَدْ يَسَّرَ اللّٰهُ - سَبَّحَانَهُ وَتَعَالٰى - لِهَذِهِ الْأُمَّةِ مِنْ يَقُومُ بِخَدْمَةِ  
شَرِيعَتِهَا ، وَيُسَابِقُ لِيُحَوزُ شَرْفَ السَّبِقِ بِاسْتِبْطَاطِ الْأَحْكَامِ الشَّرِيعِيَّةِ مِنْ  
أَدْلِتَهَا التَّفْصِيلِيَّةِ ، وَعَرَضَهَا لِلنَّاسِ فِي أَبْهَى صُورَةٍ وَأَزْهَى حَلَّةٍ .  
فَمَا مِنْ جَانِبٍ مِنْ جَوَانِبِهَا إِلَّا وَتَعْرَضُ لِهِ الْعُلَمَاءُ وَأَوْفُوهُ حَقَّهُ مِنْ  
الدِّرَاسَةِ وَالْاسْتِبْطَاطِ . فَجَاءَ الْكَلَامُ عَنْ هَذِهِ الشَّرِيعَةِ شَامِلاً كَامِلاً .  
لَكُنْ عَلَى الرَّغْمِ مِنْ ذَلِكَ لَا يَكُادُ بَاحِثٌ يَبْحَثُ فِي أَحَدِ فَرَوْعَاهَا ، أَوْ  
دَارِسٌ يَدْرُسُ جَانِبًا مِنْ جَوَانِبِهَا ، إِلَّا وَيُشَعِّرُ بِجَدِيدٍ ، وَيُؤْسِأُ أَنَّهُ أَتَى  
بِشَمْرَةٍ شَهِيَّةٍ .

وَلَقَدْ دَوَّنَ سَلْفُنَا الصَّالِحُ خَلَاصَةً مَا وَصَلَوْا إِلَيْهِ بَعْدَ الجَهَدِ وَالْبَحْثِ  
وَالتَّدْقِيقِ . فَمَا بَيْنَ أَيْدِينَا الْيَوْمَ ، إِنَّمَا هُوَ عَصَارَةُ عَقُولِهِمْ ، وَخَلَاصَةُ  
تَفْكِيرِهِمْ وَخَيْرِ تَجَارِبِهِمْ .

خَلَفُوا لَنَا تَرَائِا خَالِدًا ، وَحَضَارَةً تَعْانِقُ الزَّمْنَ ، فَمَا عَلَيْنَا إِلَّا أَنْ  
نَنْفَضَّ الغَبَارَ عَنْ هَذِهِ الْمَآثِرِ ، وَنَكْشِفَ الْسَّتَّارَ عَنْ جَوَاهِرِ الْكُنُوزِ لِنَضْعَ  
أَمَّا الْجَيْلُ الْجَدِيدُ ذَلِكَ الْمَشْعُلُ الْمَنِيرُ ، الَّذِي حَقَّ مَعْجِزَةُ الْإِسْلَامِ فِي

أيام خلت ، وهو اليوم ب Mantanه و شموله و مرونته على استعداد لإنقاذ الإنسان و حلّ معضلاته .

و من هنا تبرز أهمية تحقيق المخطوطات الإسلامية ، و تيسيرها للدارسين ، ليكتشفوا من معينها العذب ، و ليبيتوا على ما وصل إليه السلف الصالح ، و ليكملوا المسيرة حتى يكونوا خيراً خلف لخبير سلف . ولilikشفوا الغطاء عما تزخر به مكتبات العالم في كل ناحية من التراث المجيد لأسلافنا .

### أسباب اختيار تحقيق هذا الكتاب

كان من أسباب اختياري تحقيق و دراسة هذا الكتاب ما يأتي :

١ - ماتزخرُ به مكتباتُ العالم العربي والإسلامي ، والغربي والشرقي ، من المخطوطاتِ الإسلامية التي تشملُ تراثاً ضخماً للمسلمين ، يجب على أبناء المسلمين ، والعاملين في مجال البحث خاصةً ، توجيهَ جهودهم إليه وإخراجه للناس في ثوبٍ جديدٍ لتتمَّ الفائدة منه .

٢ - أنَّ هذا الكتاب يتضمنُ الكلام عن القضاء ، الذي هو الحكم المباشرُ بين الناس . ويبينَ كثيراً من الآداب التي يجب أن يتصف بها القاضي في نفسه وحكمه . وكثيراً من مسائل الدعوى والشهادة ، ومسائل تخفى على كثير من المتسبين إلى هذا الشأن .

٣ - أنَّ مؤلفَ الكتابِ من المؤلفين المشهورين بالفضل وكثرة الاطلاع والاشتغال بالتأليف والفتوى .

وفي المكتبة الإسلامية كثيرٌ من كتبه المطبوعة والمخطوطة ، في شتى أنواع العلم والمعرفة .

٤ - أنه لم يظهر لي مع كثرة البحث والتقصي أن أحداً قد قام بتحقيق هذا الكتاب أو طبعه من قبل .

## منهج البحث

لقد كان عملي في هذا البحث المتواضع مكوناً من قسمين

رئيسين :

القسم الأول : القسم الدارسي .

وفي هذا القسم بابان :

الباب الأول : التعريف بمؤلف كتاب مساعدة الحكم على الأحكام : وفيه

سبعة فصول :

الفصل الأول : نسبة .

الفصل الثاني : مولده ووفاته .

الفصل الثالث : عصره : وفيه مبحثان :

المبحث الأول : الحالة السياسية .

المبحث الثاني : الحالة العلمية والثقافية .

الفصل الرابع : طلب العلم ومشائخه .

الفصل الخامس : منزلته العلمية .

الفصل السادس : تلاميذه .

الفصل السابع : مؤلفاته .

الباب الثاني : التعريف بكتاب مساعدة الحكم على الأحكام : وفيه عشرة

فصول :

الفصل الأول : الأسماء الواردة للكتاب ، وتحقيق الاسم الصحيح .

الفصل الثاني : موضوعه .

الفصل الثالث : نسبة الكتاب إلى المؤلف .

الفصل الرابع : منهج المؤلف في تأليفه .

الفصل الخامس : المأخذ على منهجه .

الفصل السادس : مصادر المؤلف .

الفصل السابع : طريقة المؤلف في الأخذ من المصادر .

الفصل الثامن : المواضيع التي طرقها المؤلف في كتابه .

الفصل التاسع : النسخ المخطوطة للكتاب .

الفصل العاشر : منهجه في تحقيق هذا الكتاب ودراسة مسائله .

القسم الثاني : تحقيق الكتاب ودراسة مسائله .

وقد قمت بذلك حسب المنهج المتبع في ذلك ، والمذكور في آخر الباب الثاني من القسم الأول من هذا الكتاب ، وحسب الفصول التي ذكرها المؤلف في كتابه . وسميت هذا التحقيق (بُغية التمام في تحقيق ودراسة مساعدة الحكم على الأحكام ) .

أرجو من الله العلي القدير أن يجعل عملي هذا خالصاً لوجهه الكريم ، وفي ميزان أعماله يوم لا ينفع مال ولا بنون ، إلا من أتى الله بقلب سليم ، وأن ينفع به كل من اطلع عليه ورآه الاستفادة منه إنه على كل شيء قادر ، وبالإجابة جدير ، وهو حبيبنا ونعم الوكيل .

وصلى الله وسلم على نبينا محمد وآلـه وصحبه ومن تبعه بإحسان واقتني أثره إلى يوم الدين .

د/ صالح بن عبد الكريم بن علي الزيد

الرياض في ١/١/١٤١٥

## القسم الأول

### القسم الدراسي

« فيه بابان »

الباب الأول : التعريف بمؤلف كتاب مسعة الحكام على الأحكام  
الباب الثاني : التعريف بكتاب مسعة الحكام على الأحكام

## الباب الأول

التعریف بمؤلف کتاب

« مساعدة الحکام على الأحكام »

و فيه سبعة فصول

الفصل الأول : نسبه .

الفصل الثاني : مولده ووفاته .

الفصل الثالث : عصره .      وفيه مبحثان :

المبحث الأول : الحالة السياسية .

المبحث الثاني : الحالة العلمية والثقافية .

الفصل الرابع : طلبه العلم ومشائخه .

الفصل الخامس : منزلته العلمية .

الفصل السادس : تلاميذه .

الفصل السابع : مؤلفاته .

## الفصل الأول نسب المؤلف

هو محمد بن عبد الله بن أحمد بن محمد الخطيب بن إبراهيم الخطيب<sup>(١)</sup> بن محمد الخطيب العمري شهاب الدين<sup>(٢)</sup> التمرتاشي<sup>(٣)</sup> الغزي<sup>(٤)</sup> ... الحنفي شيخ الحنفية في عصره<sup>(٥)</sup>.

(١) قال ابن عابدين في رد المحتار ج ١ ص ١٨ : ورأيت في رسالة لحفيد المصنف ، وهو الشيخ محمد بن الشيخ صالح بن المصنف . زاد بعد إبراهيم المذكور ابن خليل بن تمرتاشي .

(٢) اشتهر المؤلف بلقب شمس الدين ، وذلك كما ورد في أغلب كتب التراجم التي وردت فيها ترجمة للمؤلف . ولكن الصحيح أن لقبه شهاب الدين .

وذلك كما ورد بخط يده في كتابه مواهب المنان شرح تحفة الأقران ورقية ٢٨٤ بـ .

انظر ص ١٢٨ .

(٣) التمرتاشي : نسبة إلى تمرتاش قرية من قرى خوارزم .

انظر الجواهر المضيئة ج ٢ ص ٢٩٣ - رد المحتار ج ١ ص ١٩ .

وأضاف ابن عابدين قائلاً : والأقرب أنه نسبة إلى جده تمرتاشي .

(٤) الغزي نسبة إلى غزة : مدينة فلسطين من ناحية مصر بينها وبين عسقلان فرسخان أو أقل .

فيها ولد الإمام أبو عبد الله محمد بن إدريس الشافعي - رحمه الله - وفيها مات هشام بن عبد المطلب جد رسول الله صلى الله عليه وسلم قال أبو المنذر : غزة كانت امرأة صوير الذي بنى مدينة الساحل قرية من البحر . اهـ .

انظر : معجم البلدان ٤ ص ٢٠٢ - ٢٠٣ ، القاموس المحيط ج ٢ ص ١٨٥ ، رد المحتار ج ١ ص ١٩ .

(٥) انظر ترجمة المؤلف وأخباره وذكر مؤلفاته في :

- 
- أ - خلاصة الأثر في أعيان القرن الحادي عشر ج ٤ ص ١٨ - ١٩ - ٢٠ .
  - ب - هدية العارفين أسماء المؤلفين وأثار المصنفين ج ٦ ص ٢٦٢ .
  - ج - رد المحتار على الدر المختار ج ١ ص ١٨ - ١٩ .
  - د - الأعلام ج ٦ ص ٢٣٩ .
  - هـ - أصول الفقه تاريخه ورجاله ص ٤٧٨ .
  - و - معجم المؤلفين ج ١٠ ص ١٩٦ .
  - ز - كشف الظنون ص ٥٠١ - ٩٤٦ - ١٦٧٦ - ١٧٤٦ - ١٩٧٤ .
  - ح - إيضاح المكتنون ج ٣ ص ٣٦ - ٢٤١ - ٥٧٠ - ج ٤ ص ١٠٦ - ٢٣٣ .

## الفصل الثاني مولده ووفاته

وُلدَ المؤلِّفُ فيِ غَزَّةَ سَنَةَ ٩٣٩ هـ تَسْعَ وَثَلَاثِينَ وَتَسْعَمْتَهُ الْمُوَافِقُ  
لَسَنَةِ ١٥٣٢ مَ اثْتَيْنَ وَثَلَاثِينَ وَخَمْسَمْتَهُ وَأَلْفٍ ، كَمَا ذُكْرَهُ الزَّرْكَلِيُّ<sup>(١)</sup>  
وَ ١٥٣٣ مَ ثَلَاثَ وَثَلَاثِينَ وَخَمْسَمْتَهُ وَأَلْفٍ كَمَا ذُكْرَهُ كَحَالَةُ<sup>(٢)</sup> .  
وَلَمْ أَقْفَ عَلَى تَارِيخٍ صَحِيحٍ لِوَفَاتِهِ<sup>(٣)</sup> ...

(١) انظر : الأعلام ج ٦ ص ٢٣٩ .

والزركلي هو : خير الدين بن محمود بن علي بن فارس الزركلي  
الدمشقي ، ولد يوم عرفة سنة ١٣١٠ هـ في بيروت ، وتلقى العلم في دمشق ،  
وتقلد عدة مناصب ، وقام بعده رحلات . من مؤلفاته : الأعلام - شبه الجزيرة  
في عهد الملك عبد العزيز .

توفي في القاهرة سنة ١٣٩٦ هـ ست وسبعين وثلاثة وألف .

انظر : الأعلام ج ٨ ص ٢٦٧ .

(٢) انظر : معجم المؤلفين ج ١٠ ص ١٩٦ .

وكحالة هو : عمر رضا كحالة ولد في دمشق سنة ١٢٢٢ هـ وعمل بالتجارة  
ثم تفرغ للبحث العلمي ، تولى عدة مناصب منها مدير دار الكتب الظاهرية  
بدمشق . اتجه إلى تأليف المعاجم العلمية والأدبية ، وله مؤلفات مطبوعة بلغت  
٦٩ مجلداً من أشهرها معجم المؤلفين - معجم قبائل العرب القديمة والحديثة -  
أعلام النساء .

انظر ذلك بخط المترجم له المستدرك على معجم المؤلفين ص ٧ وما  
بعدها .

(٣) لقد أجمع جميع من وقفت على كتبهم مתרגمس فيها للمؤلف بأن وفاته كانت  
في عام ١٠٠٤ هـ أربع وألف ، وقال المحبي وابن عابدين : إن عمره عند وفاته  
كان خمساً وستين سنة ، وأضاف المحبي أن وفاته كانت في أواخر شهر  
رجب ، وأنه دفن فيِ غَزَّةَ .

وقد ظهر لي أن هذا التاريخ المحدد لوفاة المؤلف غير صحيح ، وأن مؤلفي =

= الكتب والترجم قد تناقلوا هذا التاريخ واحداً عن الآخر لعدم وقوف أحد منهم على ما يخالفه .

ولكوني قد وقفت على ما يخالفه ويدلّ على عدم صحته لم أحدد وفاة المؤلف به .

وذلك لأن المؤلف كان حياً بعد هذا التاريخ ، وما يدلّ على ذلك : أن المؤلف كتب بخط يده كتابين من مؤلفاته بعد هذا التاريخ . أولهما : كتاب تحفة القرآن وهي أرجوزة في الفقه فرغ من كتابتها في شهر جمادى الثانية لعام ١٠٠٥ هـ خمس وألف .

وثانيهما : كتاب مواهب المتنان شرح تحفة القرآن ، فرغ من كتابته في ٢١ / ربيع الثاني لعام ١٠٠٦ هـ ست وألف .

ولهذين الكتابين نسخة مخطوطة توجد في مكتبة شسترتي بأيرلندا تحت رقم ١ / ٣٣٥٢ ورقم ٢ / ٣٣٥٢

وفي مكتبة جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية فيلم مصور عنها يحمل الرقم نفسه . أطلعت عليه ووجدت عنوان هذين الكتابين مكتوباً كما يلي : كتاب أرجوزة الإمام الفقيه الشيخ محمد بن عبد الله بن أحمد الخطيب شهاب الدين التمرتاشي الغزوي الحنفي - رحمة الله تعالى - ويليها شرح المنظومة المذكورة له أيضاً ، المسمى بمواهب المتنان شرح تحفة القرآن بدقات مذهب التنممان ، كلامها بخط المؤلف المذكور عليه رحمة الملك الغفور .

وفي نهاية الكتاب الأول تحفة القرآن كتب : في ٥ من جمادى الثاني سنة ١٠٠٥ هـ .

وفي نهاية الكتاب الثاني مواهب الرحمن كتب : وكان الفراغ من هذا الشرح الشريف في حادي عشر من ربيع الثاني المعظم ، من شهور سنة ١٠٠٦ هـ على يد كاتبه ومؤلفه الفقير محمد بن عبد الله بن أحمد بن الخطيب شهاب الدين الغزوي التمرتاشي ، ثم الغزوي الحنفي ، حامداً مصلياً مسلماً . وقد وضعت في نهاية هذا البحث صوراً لبعض صفحات هذين الكتابين . انظر ص ١٢٦ وما بعدها .

هذا وإن كان عنوان هذين الكتابين فيه دلالة على أن العنوان ليس بخط المؤلف ، لكنه قال فيه بعد ذكر اسم المؤلف رحمة الله تعالى وهي عبارة تقال =

وإنما كان حياً في ٢١ / ربيع الثاني لعام ١٠٠٦ هـ ست وألف  
ووفاته كانت في غزة<sup>(١)</sup> ...

= - في الغالب - في حق من انتقل إلى رحمة الله تعالى ، لكنَّ هذا العنوان فيه  
شهادةٌ من كاتبه على أن هذين الكتابين بخط المؤلف ، وتاريخ نسخهما مذكور  
في آخر كلِّ كتابٍ منها . كما أنَّ فيما ورد في نهاية الكتاب الثاني دلالةٌ صريحةٌ  
وواضحةٌ بأنَّ المؤلف هو الذي نسخ هذا الكتاب ، وأنَّه فرغ من نسخه في ربيع  
الثاني عام ١٠٠٦ هـ ، وأنَّه كان حياً في ذلك الوقت ، وهذا - كما تقدم - يدلُّ  
على أنَّ تحديد وفاة المؤلف بعام ١٠٠٤ هـ غير صحيح .  
ولعلَّ التاريخ الصحيح لوفاة المؤلف هو شهر رجب لعام ١٠٠٦ هـ ست  
ألف .

وذلك لأنَّ المحيي قد حدد وفاة المؤلف ، في شهر رجب وشهر رجب لعام  
١٠٠٦ هـ ست وألف هو أول رجب يأتي بعد ثبوت حياة المؤلف .  
ولأنَّ شكل كتابة الأربعة والستة في ذلك الوقت متقارب ، فالأربعة تكتب  
على شكل (٤) .  
والستة تكتب على شكل (٤) .  
ولا يبعد على أنه اشتبه على أحد أصحاب التراجم كتابة (٤) فظنها (٦) وتبعها  
 الآخرون في ذلك .

أو أنَّ أول ناقل لتاريخ وفاة المؤلف ظنَّ أنَّ تاريخ وفاته قد كتب  
بالإنجليزية ، وكتابه الأربعة فيها تطابق إلى حد كبير كتابة الستة باللغة العربية  
في عصر المؤلف ، كما يظهر من كتابته هو . انظر صفحة «١٢٨» .

انظر فيما تقدم «تحفة القرآن» ورقة ١ ، ١٥ ب - مواهب المنان ورقة  
٢٨ ب - فهرس مكتبة شسترتي ج ٢ ص ٤٥ - فهرس المخطوطات المصورة  
في معهد المخطوطات بالكويت ص ٨٤ .

= (١) انظر : «خلاصة الأثر» ٤ ص ٢٠ .

## الفصل الثالث عصر المؤلف

عاش المؤلف أغلب حياته في القرن العاشر الهجري ، حيث أن عمره قد بلغ في نهاية هذا القرن إحدى وستين سنة ، لكونه من مواليد سنة ٩٣٩ هـ تسع وثلاثين وتسعمئة . ولم يعمر طويلاً في القرن الحادى عشر مما يعتبر معه أن عصر المؤلف وحياته العلمية والعملية كان في القرن العاشر الهجري . وسألنا عصر المؤلف هنا في مباحثين :

### المبحث الأول الحالة السياسية في عصر المؤلف

القرن العاشر الهجري هو العصر الذي بدأ فيه حكم العثمانيين لبلد المؤلف والبلاد المجاورة لها ، عندما سقطت دولة الجراكسة<sup>(١)</sup> على أيديهم بعد أن سار السلطان سليم الأول<sup>(٢)</sup> ... إلى طومان ..... .

(١) الجراكسة هم : جنس من الترك ، وقيل : جنس قوقاسي ، ابتدأ ملکهم سنة ٧٨٤ هـ أربع وثمانين وسبعين ، ومدة ملکهم مائة وثمانية وثلاثون سنة وولي منهم السلطة في مصر اثنان وعشرون ملكاً ، أولهم برقوق وأخرهم طومان باي .

انظر « سبط الترجم العوالي ج ٤ ص ٥٠ .

(٢) سليم الأول : هو سليم بن أبي يزيد بن محمد بن عثمان تاسع ملوك بني عثمان .

ولد سنة ٨٧٢ هـ الثنتين وسبعين وثمانية ، وتقلد السلطة وعمره ست وأربعون سنة ، بعد أن خلع والده نفسه عن السلطة ، وسلمها إليه وكان سليم الأول ملكاً فهارباً وسلطاناً جباراً ، قوي البطش ، كثير سفك الدماء ، توفي سنة ٨٩٦ هـ .

الجركسي<sup>(١)</sup> في مصر واحتلّ مدينة غزة في طريقه ودخل القاهرة بعد قتال عنيف سنة ٩٢٣ هـ ثلث وعشرين وتسعمئة<sup>(٢)</sup>.

وبعد وفاة السلطان سليم سنة ٩٢٦ هـ ست وعشرين وتسعمئة وتولى ابنه سليمان القانوني<sup>(٣)</sup> . . . . . السلطنة بلغت الدولة العثمانية في عهده أوجَ عظمتها ، وكمال سلطانها . وذلك بتوفيق الله تعالى ، ثم بذكاء السلطان سليمان ودهائه ، وامتداد سلطانه ثمان وأربعين سنة حتى توفي سنة ٩٧٤ هـ أربع وسبعين وتسعمئة<sup>(٤)</sup> .

و جاء بعده على السلطة ابُنُه سليم<sup>(٥)</sup> الثاني وامتد حكمه ثمانى  
= ٩٢٦ هـ ست وعشرين وتسعمئة .

انظر « شذرات الذهب ج ٨ / ١٤٣ ، الكواكب السائرة ج ١ ص ٢٠٨ » .

(١) طومان : هو طومان باي ، أبو النصر ، آخر ملوك الجراكسة ، بويع بالملك بعد مقتل قانصوه ، وقتلته السلطان سليم الأول شنقاً ، وبمقتله دخلت مصر في حكم العثمانيين .

انظر « شذرات الذهب ج ٨ ص ١١٥ ، الأعلام ج ٣ ص ٢٣٣ » .

(٢) انظر « شذرات الذهب ج ٨ ص ١١٢ ، سبط النجوم العوالى ج ٤ ص ٧٠ ، تاريخ الدولة العثمانية ص ٧٦ ، الكواكب السائرة ج ١ ص ٢٠٨ » .

(٣) هو : سليمان خان بن السلطان سليم خان المعروف بالسلطان سليمان القانوني ، ولد سنة ٩٠٠ هـ تسعمئة ، وتولى السلطة بعد وفاة والده سنة ٩٢٦ هـ ست وعشرين وتسعمئة ، وكان عمره ستاً وعشرين سنةً وهو من عظماء السلاطين العثمانيين .

توفي سنة ٩٧٤ هـ أربع وسبعين وتسعمئة .

انظر « شذرات الذهب ج ٨ ص ٣٧٦ ، سبط النجوم العوالى ج ٤ ص ٧٣ ، الكواكب السائرة ج ٣ ص ١٥٦ » .

(٤) انظر « شذرات الذهب ج ٨ ص ٣٧٥ ، سبط النجوم العوالى ج ٤ ص ٧٣ ، تاريخ الدولة العثمانية ص ٧٩ - ١٠٧ ، الكواكب السائرة ج ٣ ص ١٥٦ » .

(٥) هو سليم بن سليمان القانوني بن سليم الأول ولد سنة ٩٢٩ هـ تسعة وعشرين وتسعمئة ، وتولى السلطة بعد وفاة والده سنة ٩٧٤ هـ أربع وسبعين وتسعمئة ، =

سنوات<sup>(١)</sup>

وبعد وفاته خلفه<sup>(٢)</sup> ابنه مراد ، <sup>(٣)</sup> ومدة حكمه عشرون سنة وتسعة أشهر . وبعد وفاته خلفه<sup>(٤)</sup> ابنه محمد ، <sup>(٥)</sup> آخر من عاصر المؤلف من سلاطين العثمانيين .

ولكن الدولة العثمانية أخذت بعد وفاة سليمان القانوني في التقهقر تارة ، والوقوف تارة أخرى . وذلك بسبب تقاعس السلاطين عن الخروج إلى الجهاد وتفضيلهم البقاء مع الجواري والغلمان في الحدائق والقصور ، وإسناد أمور الدولة ، إلى الوزراء المغايرين للجنس العثماني

= وعمره ثلاث وخمسون سنة ، بدأ في عمارة المسجد الحرام ولم يكمله ، وتوفي سنة ٩٨٢ هـ اثنين وثمانين وتسعمئة .

انظر « شذرات الذهب ج ٨ ص ٣٩٦ ، سبط النجوم العوالي ج ٤ ص ٩٤ ، الكواكب السائرة ج ٣ ص ١٥٦ » .

(١) انظر « سبط النجوم العوالي ج ٤ ص ٥٦ ، شذرات الذهب ج ٨ ص ٣٩٦ » .

(٢) انظر « سبط النجوم العوالي ج ٤ ص ٩٧ » .

(٣) هو : مراد بن سليم بن سليمان القانوني بن سليم الأول ولد سنة ٩٥١ هـ إحدى وخمسين وتسعمئة ، وتولى السلطة بعد وفاة والده سنة ٩٨٢ هـ اثنين وثمانين وتسعمئة .

وأكمل عمارة المسجد الحرام سنة ٩٨٤ هـ أربع وثمانين وتسعمئة ، وتوفي سنة ١٠٠٣ هـ ثلث وألف .

انظر « سبط النجوم العوالي ج ٤ ص ٩٧ ، خلاصة الأثر ج ٤ ص ٣٤١ » .

(٤) انظر « سبط النجوم العوالي ج ٤ ص ١٠٢ » .

(٥) هو : محمد بن مراد بن سليم بن سليمان القانوني بن سليم الأول ، تولى السلطة بعد وفاة والده سنة ١٠٠٣ هـ ثلث وألف ، وجاهد الإفرنج بنفسه وعاد متصرراً .

توفي سنة ١٠٢٢ هـ اثني عشرة وألف .

انظر « سبط النجوم العوالي ج ٤ ص ١٠٢ ، خلاصة الأثر ج ٤ ص ٢١٦ » .

أصلاً ونسبة<sup>(١)</sup> .

## المبحث الثاني الحالة العلمية والثقافية

كان طلب العلم في هذا العصر على أيدي المشائخ ، كما كان في العصر السابق له ، فلكل طالب علم أساتذته ومشايخه ، الذين يتلقى العلوم عنهم . ولكل عالم تلاميذه وطلابه الذين يدرسون عليه . وكان السلطان سليمان القانوني يحب العلم والعلماء<sup>(٢)</sup> . وفي عهده أدخل تغييرات على نظام العلماء والمدرسين ، الذي وضعه محمد الفاتح<sup>(٣)</sup> ، وجعل أعلى الوظائف العلمية وظيفة المفتى<sup>(٤)</sup> .

وأنشأ المدارس العظيمة ، أعظمها دار الحديث السليمانية ،<sup>(٥)</sup> وأمر بعمارة مدرسة التكية بدمشق<sup>(٦)</sup> ..... .

(١) انظر « تاريخ الدولة العثمانية » ص ١٠٨ .

(٢) انظر « الكواكب السائرة » ج ٣ ص ١٥٦ .

(٣) هو : محمد بن سلطان مراد خان الملقب بالفاتح . ولد سنة ٨٣٥ هـ خمس وثلاثين وثمانمائة ، وتولى السلطة سنة ٨٥٦ هـ ست وخمسين وثمانمائة ، وكانت مدة ولايته إحدى وثلاثين سنة ، وهو من أعظم سلاطين آل عثمان . توفي سنة ٨٨٦ هـ ست وثمانين وثمانمائة .

انظر « شذرات الذهب » ج ٧ ص ٣٤٤ ، سبط النجوم العوالى ج ٤ ص ٦٦ .

(٤) انظر « تاريخ الدولة العثمانية » ص ١٠٨ .

(٥) انظر « الكواكب السائرة » ج ٣ ص ١٥٦ .

(٦) دمشق بكسر أوله وفتح ثانية مدينة بالشام ، وهي عاصمة سوريا الآن ، سميت بذلك لأنهم دمشقوا في بنائها ، أي : أسرعوا .

يقال : ناقة دمشق : أي سريعة ، وقيل : سميت بدمشق بن نمروذ بن كتعان =

ومدرسة بمكة ،<sup>(١)</sup> ومدرسة عظيمة شرطها للمفتى<sup>(٢)</sup> . وكانت حركة التأليف في عصر المؤلف مستمرة على ما كانت عليه في العصور السابقة له ، بعد عصر الاجتهد . ويزد في هذا العصر رجال مشهورون ، وعلماء مؤلفون ومبدعون .

من أبرزهم شيخ المؤلف زين بن نجيم المصري<sup>(٣)</sup> ، الذي نهج في مؤلفاته على منوال محدث ، وعرض الفقه الإسلامي عاملاً من خلال مذهب الأحناف بصياغة عرفت به واشتهر بها ، ألا وهي القواعد والضوابط الفقهية ، وذلك ما تجلّى في كتابه الأشباء والنظائر<sup>(٤)</sup> . ومن فقهاء الشافعية : محمد بن محمد الشربيني<sup>(٥)</sup> ، مؤلف

= فإنه هو الذي بناها وقيل غير ذلك .

انظر « معجم البلدان » ج ٢ ص ٤٦٣ - « معجم ما استعجم » ج ٢ ص ٥٥٦ .

(١) انظر « الكواكب السائرة » ج ٣ ص ١٥٦ ، سبط النجوم العوالى ج ٤ ص ١٠٠ .

(٢) انظر « الكواكب السائرة » ج ٣ ص ١٥٧ . (٣) انظر ترجمته ص ٢٥ .

(٤) انظر « رسائل ابن نجيم المقدمة » ص ٥ .

(٥) وكتاب الأشباء والنظائر كتاب مطبوع ومتداول مشهور ، وهو آخر مؤلفاته ألفه سنة ٩٦٩ هـ تسع وستين وتسعمئة .

انظر « كشف الظنون » ج ١ ص ٩٩ .

(٦) هو : محمد بن أحمد الشربيني ، شمس الدين المعروف بالخطيب أخذ عن الشيخ أحمد البرلسبي ، الملقب عميرة ، والشهاب الرملي وغيرهما وأجازاه بالتدريس والإفتاء ، فدرس وأتقى ، وألف مجموعة من الكتب من أشهرها معنى المحتاج إلى معرفة معاني ألفاظ المنهاج .

توفي سنة ٩٧٧ هـ سبع وسبعين وتسعمئة .

انظر « شذرات الذهب » ج ٨ ص ٣٨٤ ، « الكواكب السائرة » ج ٣ ص ٧٩ ، هدية العارفين ج ٦ ص ٢٥٠ .

## معنى المحتاج<sup>(١)</sup>

ومن فقهاء الحنابلة : شرف الدين أبو النجا موسى بن أحمد بن موسى الحجاوي المقدسي<sup>(٢)</sup> مفتى الحنابلة في دمشق ، الذي ألف كتاب الإقناع وجرد فيه الصحيح من مذهب الحنابلة<sup>(٣)</sup> .  
ومنهم كذلك : تقى الدين محمد بن شهاب الدين أحمد الفتوحى<sup>(٤)</sup> صاحب متهى الإرادات<sup>(٥)</sup> .  
وقد أفرد نجم الدين الغزى<sup>(٦)</sup> تراجم أعيان هذا العصر في كتابه

(١) انظر « شذرات الذهب ج ٨ ص ٣٨٤ » ، وكتاب معنى المحتاج كتاب مشهور ومطبوع ومتداول .

(٢) هو : شرف الدين موسى بن أحمد بن موسى بن عيسى بن سالم المقدسي الحنبلي المعروف بالحجاوي . كان إماماً بارعاً أصولياً فقيهاً محدثاً ، له عدة مؤلفات منها :

شرح المفردات ، واختصار المقتنع ، وشرح منظومة الآداب وغيرها .  
توفي سنة ٩٦٠ هـ ستين وتسعمئة .

انظر « شذرات الذهب ج ٨ ص ٣٢٧ » ، هدية العارفين ج ٦ ص ٤٨١ .

(٣) انظر شذرات الذهب ج ٨ ص ٣٢٧ .

وكتاب الإقناع طبع مع شرحه كشاف القناع لمنصور بن يونس البهوي  
وهو كتاب مشهور ومتداول .

(٤) هو : محمد بن أحمد بن عبد العزيز الفتوحى الشهير بابن النجار ، فقيه حنبلي مصرى ، ولد بالقاهرة سنة ٨٩٨ هـ ثمان و تسعين وثمانمائة ، وتوفي سنة ٩٧٢ هـاثنين وسبعين وتسعمئة .

انظر « شذرات الذهب ج ٨ ص ٣٩٠ » ، معجم المؤلفين ج ٨ ج ٢٧٦ ، الأعلام ج ٦ ص ٦ .

(٥) انظر « شذرات الذهب ج ٨ ص ٣٩٠ » ، وكتاب متهى الإرادات ، طبع مع شرحه المسمى دقائق أولى النهى لمنصور بن يونس البهوي وهو مشهور ومتداول .

(٦) هو : محمد بن محمد بن أحمد بن عبد الله بن مفرج بن بدر نجم الدين الغزى ، ولد بدمشق سنة ٩٧٧ هـ سبع وسبعين وتسعمئة . نشأ في بيت =

المشهور : الكواكب السائرة<sup>(١)</sup> في أعيان المئة العاشرة ، وهي ظاهرة في التأليف ، جرى عليها العمل قبله في قرنين سابقين<sup>(٢)</sup> .  
ومع كثرة المؤلفين في هذا العصر ، وفسو التباهـي بـكـثـرةـ التـأـلـيفـ إلاـ أنـ مـعـظـمـ مـؤـلـفـاتـ هـذـاـ عـصـرـ تـجـدـهـ شـرـحـاـ لـمـتنـ ، أوـ تـعـلـيقـاـ عـلـىـ مـؤـلـفـ نـفـيسـ ، أوـ اـخـتـصـارـاـ لـكـتابـ ذـاعـ صـيـتهـ ، تـقـرـيبـاـ لـمـادـتـهـ ، أوـ وـضـعـ حـواـشـيـ وـفـهـارـسـ لـهـ وـلـكـنـ هـذـاـ لـاـ يـنـفـيـ الإـبـدـاعـ فـيـ هـذـاـ عـصـرـ ، فـقـدـ كـانـ للـنـقـدـ وـالـتـحـلـيلـ وـالـتـتـبعـ وـمـعـالـجـةـ الـمـسـتـجـدـاتـ رـجـالـ كـثـيرـونـ مـنـهـمـ ذـكـرـتـ وـغـيـرـهـمـ كـثـيرـ .

---

= علم وفضل ، وبلغت مؤلفاته أكثر من ثلاثين مؤلفاً توفي سنة ١٠٦١ هـ إحدى وستين وألف .

انظر «الكواكب السائرة ج ١ المقدمة ص ك وما بعدها . خلاصة الأثر ج ١ ص ١٣٥ » .

(١) الكواكب السائرة : كتاب مشهور ومطبوع ، ترجم فيه مؤلفه لأعيان المئة العاشرة ، وجعلهم فيه ثلاثة طبقات :  
الطبقة الأولى : من توفي في هذا القرن قبل سنة ٩٣٤ أربع وثلاثين وتسعمائة .

والطبقة الثانية : من توفي بعدهم حتى سنة ٩٦٧ هـ سبع وستين وتسعمائة .

والطبقة الثالثة : من توفي بعدهم حتى سنة ١٠٠٠ هـ .

انظر «الكواكب السائرة ج ١ المقدمة ص ب » .

(٢) فقد ألف ابن حجر الدرر الكامنة في أعيان المئة الثامنة وألف السخاوي الضوء اللامع لأهل القرن التاسع .

## الفصل الرابع

### طلبه العلم ومشايخه

أخذ المؤلف بيده أنواع الفنون ، عن الشمس محمد<sup>(١)</sup> بن المشرقي الغزي مفتى الشافعية بغزة .

ثم رحل إلى القاهرة<sup>(٢)</sup> أربع مرات ، آخرها في سنة ٩٩٨ هـ ثمان وتسعين وتسعين . . . وتفقه بها على الشيخ الإمام زين بن إبراهيم بن نجم<sup>(٣)</sup> ، صاحب البحر الرائق ، وعلى الشيخ أمين الدين بن

(١) هو محمد بن محمد بن علي ، الشيخ العلامة ، الحافظ شمس الدين أبو عبد الله الغزي الأزهري الشافعى ، المعروف بابن المشرقي . ولد بغزة أوائل صفر سنة ٩٠٠ هـ تسعين .

أخذ عن القاضي زكريا ، والشيخ عبد الحق السنباطي - والقاضي الكمال الطويل . والجمال الصالحي - والشيخ شمس الدين الطحان - والشهاب أحمد بن شعبان - وكمال الدين بن حمزة . ومن أبرز من أخذ عنه - غير المؤلف - الشيخ محمد بن كسبائي ، توفي سنة ٩٨٠ هـ ثمانين وتسعين .

انظر « الكواكب السائرة ج ٣ ص ٢٦ - ٢٧ - : شذرات الذهب ج ٨ ص ٣٩٢ »

(٢) القاهرة : مدينة عظيمة وهي الآن عاصمة جمهورية مصر العربية ومن المدن الكبرى في العالم .

انظر « معجم البلدان ج ٤ ص ٣٠١ ، مراصد الاطلاع ج ٣ ص ١٠٦٠ ، قسمات العالم الإسلامي المعاصر ص ٣٠٢ »

(٣) هو : زين بن إبراهيم بن نجم ، الشيخ العلامة ، المدقق الفهامة ، زين العابدين =

عبد العال<sup>(١)</sup> وعلى الشيخ علي بن أمر الله الخنائي<sup>(٢)</sup> ، ثم رجع إلى

= الحنفي .

ولد سنة ٩٢٦ هـ ست وعشرين وتسعمئة .

أخذ العلوم عن جماعة منهم شرف الدين البلقيني ، وشهاب الدين بن الشلبي ، والشيخ الكبير أمين الدين بن عبد العال - وأبو الفيض السلمي . أفتى ودرس وانتفع به خلاطه .

من مؤلفاته : البحر الرائق شرح كنز الدقائق ، الأشباء والنظائر ، رسائل ابن نجمي .

توفي سنة ٩٧٠ هـ سبعين وتسعمئة ، وقيل ٩٧٩ هـ تسع وستين وتسعمئة .

انظر « الكواكب السائرة ج ٣ ص ١٥٤ ، الأعلام ج ٣ ص ٥٤ ، هدية العارفون ج ٥ ص ٣٧٨ » .

(١) هو أمين الدين محمد بن عبد العال ، الشيخ الإمام العلامة ، كانت أمه جبشية ولم أقف على تاريخ ولادته .

نشأ في بيت علم وخير وفضل .

أخذ العلوم عن جماعة منهم : الشيخ برهان الدين الطرابلسي ، وأفتى الناس ووقفوا عند قوله .

ومن أخذ عنه - غير المؤلف - الشيخ محمد العلمي مفتى القدس .

توفي سنة ٩٦٨ هـ ثمان وستين وتسعمئة وقيل ٩٧١ هـ أحدى وسبعين وتسعمئة .

انظر « الكواكب السائرة ج ٣ ص ٦٥ ، هدية العارفون ج ٦ ص ٢٤٧ ، معجم المؤلفين ج ١٠ ص ١٧٣ » .

(٢) هو : علي جلبي بن أمر الله بن عبد القادر الحميدي الرومي الشهير بابن الخنائي .

ولد سنة ٩١٦ هـ ستة عشر وتسعمئة ، توفي سنة ٩٧٩ هـ تسع وسبعين وتسعمئة .

انظر « هدية العارفون ج ٥ ص ٧٤٨ ، الكواكب السائرة ج ٣ ص ١٨٧ - ذكره باسم علي إسراويلي قتالي زاده - : الأعلام ج ٤ ص ٢٦٤ وذكره باسم علي الخنائي ، ووجه ذلك بأن لفظ « لي » في الخنائي علامة النسبة في التركية ، وهي بمقابلة ياء النسب في العربية » .

بلده ، وقد تفوق في كثير من العلوم ، فقصده الناس للفتوى .

قال المحببي<sup>(١)</sup> . . . « ذكره جدّي القاضي محب الدين<sup>(٢)</sup> في رحلته إلى مصر ، ووصفه بأوصاف جليلة ، وذكر ما وقع بينهما من المحاورة . قال ثم اتسعت معه دائرة المخاطبة واستطرد القول بطريق المناسبة ، إلى ذكر رحلته إلى بلدنا حماة<sup>(٣)</sup> المحروسة ، وتغزل لنا بوصف ما فيها من تلك الأماكن المأنيسة ، ثم سألني عمن يعهده فيها من

(١) انظر « خلاصة الأثر » ج ٤ ص ٢٠ .

والمحببي : هو محمد أمين بن فضل الله بن محب الدين بن محب الدين محمد بن أبي بكر تقي الدين بن داود الحموي الأصل . ولد بدمشق سنة ١٠٦٠ هـ ستين وألف وتوفي سنة ١١١١ هـ إحدى عشر وستة وألف .

من مؤلفاته : خلاصة الأثر في تراجم أعيان القرن الحادى عشر مطبوع . الناموس حاشية القاموس - الدر المرصوف في الصفة والمواصف . قصد السبيل فيما في لغة العرب من الدخيل - المعول عليه في المضاف والمضاف إليه . انظر « هدية العارفين » ج ٦ ص ٣٧ ، الأعلام ج ٦ ص ٤١ » .

(٢) هو : محمد بن تقي الدين أبو بكر بن داود بن عبد الرحمن بن عبد الخالق العلواني الحموي محب الدين أبو فضل المحببي الدمشقي الحنفي . ولد سنة ٩٥١ هـ إحدى وخمسين وتسعمئة وتوفي سنة ١٠١٦ هـ ستة عشر وألف . له من المؤلفات حادي الأطعan التجديفة إلى الديار المصرية - شرح منظومة ابن الشحنة في المعانى - عمدة الحكماء ومرجع القضاة في الأحكام - وغيرها . انظر « هدية العارفين » ج ٦ ص ٢٦٧ ، الأعلام ج ٦ ص ٥٩ » .

(٣) حماة : مدينة كبيرة عظيمة من مدن سوريا بالشام ، تشرف على نهر العاصي ، في طرفها قلعة عظيمة ، عجيبة في حصنها ، وإتقان عمارتها وهي مدينة قديمة ذكرها امروء القيس في شعره فقال :

نقطَّعْ أَسْبَابُ الْبَسَانِيِّ وَالْهَوَى  
بَسِيرٌ يَضِيقُ الْعَرْدُ مِنْهُ يَمْتَأِي  
انظر « معجم البلدان » ج ٢ ص ٣٠٠ ، معجم ما استعجم ج ٢ ص ٤٦٦ ، مراصد الاطلاع ج ١ ص ٤٢٣ ، منجم العمran ج ٢ ص ١٧٧ »

أفضل الأصحاب ، فكان سائل دمع مقلتي<sup>(١)</sup> الجواب . ثم حدثنا بكثير من حسن المحاضرات ، ولطيف المخاورات ، التي تصدر بيته وبين فاضلها :<sup>(٢)</sup> المرحوم سيدى الشيخ محمد<sup>(٣)</sup> بن الشيخ علوان ، وكان<sup>(٤)</sup> يتعجب من فصاحته وبلاعاته ، التي حارت فيها العقول والأذهان ، ويمدح فضائله وفواضله الغزار ، ويذكر صفاء العيش الذي قضاه في صحبته في تلك الديار » .

(١) المقلة : شحمة العين التي تجمع السواد والبياض .  
انظر « تهذيب الأسماء واللغات ج ٤ ص ١٤٠ ، القاموس المحيط ج ٤ ص ٥١ » .

(٢) أي : حماة .

(٣) هو : محمد بن علي بن عطيه بن علوان شمس الدين الحموي الشافعي أخذ العلم عن والده - وصنف كتاب مصباح الهدایة وفتح الولاية . وتحفة الحبيب .

توفي بمدينة حماة في أوائل رمضان سنة ٩٥٤ هـ اربع وخمسين وتسعمئة :  
انظر « الكواكب السائرة ج ٢ ص ٥٠ - ٥١ ، هدية العارفين ج ٦ ص ٢٤١ » .

(٤) أي : المؤلف .

## الفصل الخامس منزلته العلمية

كان المؤلف إماماً فاضلاً كبيراً ، حسن السمت ، قوي الحافظة ،  
واسع الاطلاع ، كثير الإفادة والتأليف ، تصدر لفتوى والتدرис ،  
وأجله العلماء ، وانضم إلى حلقة كثير من رواد العلم والمعرفة .  
وبالجملة فلم يبق في أواخر حياته من يساويه في الدرجة<sup>(١)</sup> .

---

(١) انظر « خلاصة الأثرج ٤ ص ١٩ - رد المحتارج ١ ص ١٩ »

## الفصل السادس تلاميذه :

انتفع بالمؤلف خلقٌ كثيرٌ ، وترجع على يديه جماعةٌ من العلماء ،  
منهم : ولد امٌ<sup>(١)</sup> صالح<sup>(٢)</sup> . . . . ومحفوظ<sup>(٣)</sup> .  
ومنهم الشيخان<sup>(٤)</sup> أحمد ومحمد<sup>(٥)</sup> ابنا عمار ، والشيخ<sup>(٦)</sup> عبد

(١) انظر « خلاصة الأثر » ج ٤ ص ٢٠ .

(٢) هو صالح بن محمد بن عبد الله التمراتاشي .

ولد سنة ٩٨٠ هـ ثمانين وتسعمئة .

كان فاضلاً متبغراً في العلم بحائثاً ، وله إحاطةٌ بفروع المذهب أخذ عن والده ، ورحل إلى مصر ، وأخذ عن علمائها ، وتصدر فيها بعد وفاة والده ، ونفع الناس في الفتاوي والتاليف القيمة ، توفي سنة ١٠٥٥ هـ خمس وخمسين وألف .

انظر « خلاصة الأثر » ج ٢ ص ٢٣٩ - ٢٤٠ ، هدية العارفين ج ٥ ص ٤٢٣ .

(٣) هو : محفوظ بن محمد بن عبد الله التمراتاشي .

كان فاضلاً ، بعيد الغور . تفقه على والده ، ثم رحل إلى القاهرة ، فأخذ بها عن شيخ الحنفية ، التور علي بن غانم المقدسي ، وعن الشيخ محمد بن محب الدين ، الشهير بابن الذئب .  
وأخذ النحو عن أبي بكر الشنواني .

ثم رجع إلى بلده ، فأقاد ، وانتفع به جماعةٌ منهم آخره الشيخ صالح المتقدم ذكره .

توفي سنة ١٠٣٥ هـ خمس وثلاثين وألف .

انظر « خلاصة الأثر » ج ٤ ص ٣١٥ - ٣١٦ .

(٤) انظر « خلاصة الأثر » ج ٤ ص ٢٠ .

(٥) لم أقف على ترجمة لهما .

(٦) انظر « الدر المختار » ج ١ ص ١٩ .

النبي <sup>(١)</sup> الخليلي .

واتتفع <sup>(٢)</sup> به من أهالي القدس - البرهان الفتىاني <sup>(٣)</sup> ، والشيخ عبد الغفار العجمي <sup>(٤)</sup> مفتى القدس .

(١) هو : عبد النبي الخليلي . نسبة إلى الخليل إحدى مدن فلسطين ، من مشائخة المؤلف ، ومن تلمذ عليه محمد علاء الدين الحصيفي مؤلف الدر المختار . انظر « الدر المختار » ج ١ ص ١٩ -

حاشية الطهطاوي على الدر المختار ج ١ ص ١٣ » .

ومما ينبغي التنبيه عليه هنا ، أنه لا يجوز التسمى بعد النبي ، لأن العبادة كلها لله تعالى ، وصرف شيء منها لغيره لا يجوز ، والأولى لمن سمي بهذا الاسم أن يسمى نفسه عبد رب النبي .

(٢) انظر « خلاصة الأثر » ج ٤ ص ٢٠ » .

(٣) هو : محمود بن صلاح الدين أيوب بن أبي المكارم عيسى القديسي الحنفي المعروف بالفتيني - كان زاهداً في الدنيا ، ملازمًا لتألولة القرآن ، تولى إماماة الصخرة ، واستمر إلى أن توفي في العصرم سنة ١٠٤٣ هـ ثلاط وأربعين ألف .

من مؤلفاته - التذكرة المشهورة على الألسنة .

انظر « هدية العارفين » ج ٦ ص ٤١٥ -

إيضاح المكتون » ج ٣ ص ٢٧٧ - خلاصة الأثر ج ٤ ص ٣١٨ » .

(٤) هو : عبد الغفار بن يوسف جمال الدين بن محمد شمس الدين بن محمد ظهير الدين القديسي الحنفي المعروف بالعمجي ، من أعيان علماء عصره ، كان عالماً وجيهاً متواضعاً .

أخذ العلوم عن أبيه ، ومجموعة من العلماء في كلٍّ في ، رحل إلى القاهرة مررتين .

الأولى : سنة ٩٩٣ هـ ثلاط وسبعين وتسعمئة .

والثانية : سنة ١٠٢٢ هـ اثنين وعشرين وألف .

أخذ عنه جماعة منهم ابنه هبة الله مفتى القدس .

كانت ولادته سنة ٩٧٣ هـ ثلاط وسبعين وتسعمئة ، وكانت وفاته نهار الخميس غرة ذي القعدة سنة ١٠٥٧ هـ سبع وخمسين وألف .

انظر « خلاصة الأثر » ج ٢ ص ٤٣٣ .

## الفصل السابع مؤلفاته

المؤلف له باع طويل في القدرة على التأليف والاستنباط ، ونقد الآراء وتوجيهها .  
فألف التأليف الفريدة المتقدمة ، وخلف جملة من الكتب الصالحة التي كانت ذخيرة فقهية ، وتراثاً خالداً .  
شاع ذكر بعضها ، وانتفع به الناس ، واهتم به بعض الفقهاء ، وتولوا عليه شرحاً وتعليقاً وتبوباً .  
من هذه الكتب :

### ١ - تنوير الأبصار وجامع البحار :

وهو متن في الفقه ، جليل المقدار جم الفائدة ، جمع فيه مؤلفه مسائل المتون المعتمدة ، عوناً لمن ابتدى بالقضاء والفتوى ، وهو كتاب مطبوع متداول .

دقق في المسائل كل التدقيق ، ورزق فيه مؤلفه التوفيق فاشتهر في الآفاق ، وهو من أنفع كتبه . فرغ من تأليفه في المحرم سنة ٩٩٥ هـ خمس وتسعين وتسعمئة<sup>(١)</sup> .

ثم شرحه في مجلدين ضخمين ، وسماه منح الغفار - وسيأتي -  
ذكره حاجي خليفة<sup>(٢)</sup> في كتابه كشف ..... .

(١) انظر « خلاصة الأثر » ج ٤ ص ١٩ ، رد المحتار ج ١ ص ١٩ .

(٢) هو مصطفى بن عبد الله بن محمد القسطنطيني الرومي الأديب الفاضل ، الحنفي ، الشهير بكتاب جلبي ، أو بحاجي خليفة .

توفي سنة ١٠٦٧ سبع وستين وألف .

صنف مجموعة من الكتب النافعة ، في شتى العلوم والفنون ، من التراجم

الظنون<sup>(١)</sup> ، كما ذكره المحبي في خلاصة الأثر<sup>(٢)</sup> ، عند ترجمته للمؤلف وذكره البغدادي<sup>(٣)</sup> في هدية العارفين<sup>(٤)</sup> ، عند ترجمته للمؤلف كذلك .

واعتنى بشرحه جماعة ، منهم : العلامة محمد بن علي الحصكفي<sup>(٥)</sup> فشرحه في كتابين :

الأول : سماه خزائن الأسرار وبدائع الأفكار في شرح تنوير

= والتاريخ والجغرافيا والأشعار والفتاوی وغيرها .

من أهم كتبه المتداولة : كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون - في مجلدين .

انظر « هدية العارفین ج ٦ ص ٤٤٠ ، الأعلام ج ٧ ص ٢٣٦ » .

(١) انظر « كشف الظنون ج ١ ص ٥٠١ » .

(٢) انظر « خلاصة الأثر ج ٤ ص ١٩ » .

(٣) البغدادي : هو إسماعيل بن محمد أمين بن سليم الباباني أصلًا البغدادي مولداً ومسكناً ، مؤرخ وأديب ، عالم بالكتب ومؤلفها من مؤلفاته ، إيضاح المكتون في الذيل على كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون - هدية العارفین أسماء المؤلفين وآثار المصطفين توفي سنة ١٣٣٩ هـ تسع وثلاثين وثلاثمائة وألف .

انظر « معجم المؤلفین ج ٢ ص ٢٨٩ ، الأعلام ج ١ ص ٣٢٦ ، إيضاح المكتون ج ٣ ص ١٥٨ » .

(٤) انظر هدية العارفین ج ٦ ص ٢٦٢ .

(٥) هو محمد بن علي بن محمد بن علي بن عبد الرحمن بن محمد بن جمال الدين بن حسين بن زين العابدين الحصني الحصكفي مفتی الشام .

والحصكفي : بفتح الحاء وسكون الصاد وفتح الكاف نسبة إلى حصن كيفا ، وهو من ديار بكر على نهر دجلة بين جزيرة ابن عمر ومبمارقين .

له تصانیف بالفقہ وغیره منها : الدر المختار شرح تنوير الأ بصار ، وشرح الملتقى - وشرح المنار في الأصول وشرح القطر في النحو وغيرها .

توفي في عاشر شهر شوال سنة ١٠٨٨ هـ ثمان وثمانين وألف ، وعمره ثلاث وستون سنة .

انظر هدية العارفین ج ٦ ص ٢٩٥ ، رد المحتار ج ١ ص ١٥ .

الأبصار ، ذكره البغدادي <sup>(١)</sup>

وأما الثاني فقد سماه : « الدر المختار شرح تنوير الأبصار ». وقد قام محمد أمين <sup>(٢)</sup> ، الشهير بابن عابدين ، بوضع حاشية لهذا الشرح في ست مجلدات سماها « رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار » وقد أكمل تسويد هذا الكتاب وتوفي دون إكمال تبييضه <sup>(٣)</sup> .

فقام نجله محمد علاء الدين أفندي <sup>(٤)</sup> بإتمام ذلك وإكماله في

(١) انظر « هدية العارفين ج ٦ ص ٢٩٦ ، ايضاح المكتون ج ٣ ص ٤٢٨ » : ويوجد أيضاح في دار الكتب الظاهرية نسخة مخطوطة لهذا الكتاب تحمل رقم ١٠١٠٤

انظر « فهرس دار الكتب الظاهرية ج ١ ص ٢٩٣ » .

(٢) هو محمد أمين بن عمر بن عبد العزيز عابدين الدمشقي ، فقيه الديار الشامية ، وإمام الحنفية في عصره .

ولد في دمشق سنة ١١٩٨ هـ ثمان وتسعين وستة وألف وتوفي بها سنة ١٢٥٢ هـ اثنين وخمسين ومئتين وألف .

من مؤلفاته : رد المختار على الدر المختار - العقود الدرية في تنقية الفتاوى الحامدية - نسمات الأسحار على شرح المنار الرحيق المختوم في الفرائض . وغير ذلك كثير .

انظر « قرة عيون الأخبار ج ٧ ص ٧ وما بعدها ، الأعلام ج ٦ ص ٤٢ هدية العارفين ج ٦ ص ٢٦٧ » .

(٣) انظر « قرة عيون الأخبار ج ٧ ص ٥ » .

(٤) هو محمد علاء الدين بن محمد أمين بن عمر بن عبد العزيز الدمشقي ، فقيه حنفي من علماء دمشق ، ولد سنة ١٢٤٤ هـ أربع وأربعين ومئتين وألف : ولد كثيراً من المناصب في القضاء وغيره .

من مؤلفاته قرة عيون الأخبار - معراج النجاح شرح نور الإيضاح - الهدية العلائية .

توفي بالقاهرة سنة ١٣٠٦ هـ ست وثلاثين وألف

انظر « الأعلام ج ٦ ص ٢٧٠ ، هدية العارفين ج ٦ ص ٣٨٨ » .

مجلدين ، وسماهما : « فرة عيون الأخيار تكملة رد المحتار شرح تنوير الأ بصار » .

وهذه الحاشية على الدر المختار لمحمد أمين ونجله محمد علاء الدين من الكتب المعتمدة في مذهب الأحناف في زماننا وهو كتاب مطبوع ومشهور ومتداول .

كما قام محمد صالح بن عبد الله المدنى<sup>(١)</sup> المعروف بقاضي زاده بوضع حاشية على الدر المختار . سماها « نخبة الأفكار على الدر المختار »<sup>(٢)</sup> .

وقام كذلك أحمد بن يكر العكي<sup>(٣)</sup> ، بوضع حاشية على الدر المختار . ذكر ذلك البغدادي<sup>(٤)</sup> .

ولكته أورد اسم الكتاب فقال : « حاشية على تنوير الأ بصار شرح الدر المختار » والصحيح العكس .

---

(١) هو محمد صالح بن عبد الله المدنى الحنفى ، المعروف بقاضي زاده . من مؤلفاته : أنسى المطالب بجواب الشريف أحمد بن غالب الضوء المنير في شرح المنسك الصغير .

نخبة الأفكار على الدر المختار .

انظر « هدية العارفين ج ٦ ص ٢٩٥ ، معجم المؤلفين ج ١٠ ص ٨٤ ، كشف الظنون ج ٢ ص ١٨١٦ »

(٢) انظر « إيضاح المكنون ج ٤ ص ٦٣٠ »

(٣) هو أحمد بن يكر بن محمد بطحيش العكي ، المفتى الحنفى ، المتوفى سنة ١١٤٧ هـ سبع وأربعين ومية وألف - من مؤلفاته : شرح ملتقى الأبحر في الفروع ، شرح منظومة ابن الشحنة في الفرائض وغيرها .

انظر « سلك الدرر ج ١ ص ١٥٢ ، هدية العارفين ج ٥ ص ١٧٢ ، الأعلام ج ١ ص ١٠٥ - وقال : إن صحة نسبة البطحيشي كما في مخطوطه كتابه .

(٤) انظر « هدية العارفين ج ٥ ص ١٧٢ » .

ولأحمد الطهطاوي<sup>(١)</sup> حاشية على الدر المختار شرح تنوير الأ بصار ، وهو مطبوع في أربع مجلدات .

وممّن اعتنى بشرح تنوير الأ بصار : الملا حسين بن إسكندر الرومي<sup>(٢)</sup> ، نزيل دمشق . سمي شرحه « الجوهر المنير في شرح التنوير »<sup>(٣)</sup> .

وشرحه كذلك الشيخ عبد الرزاق بن خليل بن جنيد الرومي<sup>(٤)</sup> ،

---

(١) هو أحمد بن محمد بن إسماعيل الطهطاوي المصري ، مفتى الحنفية في القاهرة .

حضر والده إلى طهطا وسكن بها .

من مؤلفاته حاشية على الدر المختار ، وحاشية على مراقي الفلاح شرح نور الإيضاح .

توفي في الخامس عشر من شهر رجب سنة ١٢٣١ إحدى وثلاثين ومائتين وألف .

انظر « هدية العارفين » ج ٥ ص ١٨٤ ، الأعلام ج ١ ص ٢٤٥ .

(٢) هو حسين بن إسكندر الرومي الحنفي .

له مؤلفات عديدة منها : الجوهر المثير في شرح التنوير ، والجوهرة المنيفة في شرح وصية الإمام أبي حنيفة - الفوائد الفاخرة في أمور الآخرة - كنز السعادة في بيان كلمة الشهادة وغيرها .

توفي في حدود سنة ١٠٨٤ أربع وثمانين وألف .

انظر « هدية العارفين » ج ٥ ص ٣٢٣ ، الأعلام ج ٢ ص ٢٣٣ .

(٣) انظر « هدية العارفين » ج ٥ ص ٣٢٣ .

ويوجد في دار الكتب الظاهرية نسخة مخطوطة لهذا الكتاب تحمل رقم ٨٠٨٨ .

انظر « فهرس الكتب الظاهرية » ج ١ ص ٢٧٤ .

(٤) هو عبد الرزاق بن خليل بن جنيد الرومي الحنفي ، نزيل دمشق ركن الدين أبو الأسرار .

من مؤلفاته : منير الأفكار شرح تنوير الأ بصار : في تسع مجلدات .

توفي في حدود ١٢٠٠ هـ مائتين وألف .

وسماى شرحه « منير الأفكار شرح تنوير الأ بصار »<sup>(١)</sup> .  
 وشرحه كذلك محمد بن عبد الله البرسوى الحنفى<sup>(٢)</sup> سماه  
 « تبصیر الأنوار في شرح تنوير الأ بصار<sup>(٣)</sup> ». .  
 وذكر المعجبي<sup>(٤)</sup> ، أن المولى محمد الأنكورى<sup>(٥)</sup> كتب عليه  
 كتابات في غاية التحرير والنفع .  
 وممن قام بنظم تنوير الأ بصار موسى بن أ سعد المعروف  
 بالمحاسنى<sup>(٦)</sup> ، سماه : « خلاصة التنوير وذخيرة المحتاج والفقير في

=

انظر « هدية العارفين ج ٥ ص ٥٦٨ ، معجم المؤلفين ج ٥ ص ٢١٧ ». .  
 ويلاحظ هنا أن ذكر وفاته في حدود مئتين وألف مشكل ، فإن المعجبي  
 المتوفى سنة إحدى عشر ومائة وألف ، قد ذكر في كتابه خلاصة الأثر عند ذكر  
 ترجمة المؤلف ، أن متن قام بشرح تنوير الأ بصار الشيخ عبد الرزاق مدرس  
 بالناصرية ، فإن كان هو المقصود هنا ، فإنه مما لا شك فيه ، أن تحديد وفاة  
 المترجم له في حدود مئتين وألف خطأ .

(١) انظر « إيضاح المكنون ج ٤ ص ٥٩٥ » .

(٢) هو محمد بن عبد الله البرسوى الحنفى ، الشهير بالمصنف ، توفي  
 مدرساً بمدرسة أورخان سنة ١٠٨٨ هـ ثمان وثمانين ألف .  
 من مؤلفاته : تبصیر الأنوار في شرح تنوير الأ بصار .

انظر « هدية العارفين ج ٦ ص ٢٩٥ ، معجم المؤلفين ج ١٠ ص ٢٠٣ » .

(٣) انظر « إيضاح المكنون ج ٣ ص ٢٢٣ » .

(٤) انظر « خلاصة الأثر ج ٤ ص ١٩ » .

(٥) هو محمد بن حسين الأنكورى ، وربما قيل الأنكورى نسبة إلى أنقرة - عاصمة  
 تركيا ، ولد بها ، وتعلم بالقسطنطينية ، فقيه حنفى من علماء الروم ، ولي قضاء  
 بني شهر ، ومصر والقسطنطينية .

من مؤلفاته - الفتواوى الأنقرورية - تفسير آية الكرسي .

توفي سنة ١٠٩٨ هـ ثمان وتسعين ألف .

انظر « الأعلام ج ٦ ص ١٠٣ - معجم المؤلفين ج ١٠ ص ٢٣٤ - هدية  
 العارفين ج ٦ ص ٣٠٠ » .

(٦) هو موسى بن أ سعد بن يحيى بن أبي الصفا بن أحمد الدمشقى الحنفى ، =

نظم التنوير من الفروع «<sup>(١)</sup>

٢ - كتاب منع الغفار شرح تنوير الأ بصار :

ذكره كل من البغدادي <sup>(٢)</sup> ، والمحببي <sup>(٣)</sup> ، وابن عابدين <sup>(٤)</sup> .  
وعليه حاشية لنجم الدين بن خير الدين الرملي <sup>(٥)</sup> . سماها « لواح  
الأ نوار على منع الغفار » <sup>(٦)</sup> .

ويوجد في مكتبة الأوقاف العامة عدة نسخ من هذا الكتاب ، كما  
أشير إلى ذلك في فهارس المكتبة المذكورة <sup>(٧)</sup> ، وكذلك في دار الكتب  
الظاهرية <sup>(٨)</sup> بدمشق برقم ٢٥٧١ ورقم ٨٣٠١ - ٨٣٧ ، ودار الكتب

= المعروف بالمحاسني ، توفي سنة ١١٧٣ ثلا ث وسبعين ومئة وألف . من مؤلفاته  
- نظم التنوير وشرحه ، وغير ذلك .

انظر « هدية العارفین ج ٦ ص ٤٨٢ » .

(١) انظر « المرجع السابق - فهرس دار الكتب الظاهرية ج ٢ ص ٢٥٢ » ويوجد في  
دار الكتب الظاهرية بدمشق نسخة مخطوطة من هذا الكتاب تحمل رقم ٤٤٥٦ .  
انظر « المرجع السابق » .

(٢) انظر « هدية العارفین ج ٦ ص ٢٦٢ » .

(٣) انظر « خلاصة الأثر ج ٤ ص ١٩ » .

(٤) انظر « ردة المختار ج ١ ص ١٩ » .

(٥) هو تجم الدين بن خير الدين بن علي الومني العمري الحنفي - المتوفى  
في حدود سنة ١١٢١ هـ إحدى وعشرين ومئة وألف .  
من مؤلفاته اللآلئ الدرية في الفوائد الخيرية - وهي تجريد حاشية والده  
لجامع الفصولين -

انظر « هدية العارفین ج ٦ ص ٤٨٩ » .

(٦) انظر « إيضاح المكنون ج ٤ ص ٤١٦ - ٥٧٦ » وسماها في هدية العارفین عند  
ذكر ترجمة المذكور .

« نتائج الأفكار على منع الغفار في الفروع » .

(٧) انظر « الكشاف عن خزائن الأوقاف ص ٧٩ .

المستدرك على الكشاف ص ١٣٤ » .

(٨) انظر « فهرس دار الكتب الظاهرية ج ٢ ص ٢١٤ » .

القطريه برقم ٨١٣<sup>(١)</sup> .

وفي دار الكتبخانة بمصر برقم ١٣٨٢ - ١٨٣<sup>(٢)</sup> .

٣ - كتاب : إعanaة الحقير شرح زاد الفقير لمحمد بن عبد الواحد بن الهمام<sup>(٣)</sup> .

ذكره كل من المحببي<sup>(٤)</sup> وابن عابدين<sup>(٥)</sup> ، والبغدادي<sup>(٦)</sup> في هدية العارفين .

وأما في إيضاح المكتون<sup>(٧)</sup> ، فقد نسبه البغدادي إلى شمس الدين محمد بن عبد الله بن أبي بكر ، المعروف بابن الأبار القضايعي البلنسي<sup>(٨)</sup> . وعند ترجمته لابن الأبار المذكور . في هدية العارفين<sup>(٩)</sup> ، لم يذكر هذا الكتاب من مؤلفاته ، وإنما ذكره للمؤلف

(١) انظر «فهرس دار الكتب القطرية ج ١ ص ٣٠١» .

(٢) انظر «فهرس الكتبخانة ص ١٣٨» .

(٣) ابن الهمام : هو محمد بن عبد الواحد بن عبد الحميد الشهير بابن الهمام ، ولد سنة ٧٨٨ هـ ثمان وثمانين وسبعين ، كان أبوه قاضياً بسيواس ثم بالإسكندرية . أخذ العلم عن علماء بلده ، وصنف تصانيف مشهورة منها : شرح الهدایة - التحریر في الأصول .

توفي سنة ٨٦١ هـ إحدى وستين وثمانة .

انظر «الفوائد البهية ص ١٨٠» ، الجواهر المضيئة ج ٢ ص ٨٦

(٤) انظر «خلاصة الأثر ج ٤ ص ١٩» .

(٥) انظر «رد المحتار ج ١ ص ١٩» .

(٦) انظر «هدية العارفين ج ٦ ص ٢٦٢» .

(٧) انظر «إيضاح المكتون ج ٣ ص ٩٧» .

(٨) هو محمد بن عبد الله بن أبي بكر بن عبد الله بن عبد الرحمن أبو عبد الله القضايعي البلنسي المالكي ، المعروف بابن الأبار الأندلسي . ولد سنة ٥٩٥ هـ خمس وسبعين وخمسة ، وتوفي سنة ٦٥٨ هـ ثمان وخمسين وستة .

انظر «هدية العارفين ج ٦ ص ١٢٧» ، الأعلام ج ٦ ص ٢٣٣» .

(٩) كما تقدم .

كما تقدم ، ولعل ذلك ناتج عن تشابه اسم المذكور باسم المؤلف ،  
وتشابه لقبه بلقبه .

ويوجد من هذا الكتاب نسخة مخطوطة في الكتبخانة بمصر رقم  
<sup>(١)</sup> ٩٦٢ .

#### ٤ - معين المفتى على جواب المستفتى :

ذكره حاجي خليفة <sup>(٢)</sup> ، والمحببي <sup>(٣)</sup> ، وابن عابدين <sup>(٤)</sup> ،  
والبغدادي <sup>(٥)</sup> (أوله : حمدًا لواجد الوجود ... الخ) :  
ذكر في أوله : هذا من علم الكلام والأصول . قال : أردت أن  
أكتب فيه ما وقفت عليه من المسائل المحررة ، ليكون عوناً لمن ابتنى  
بمنصب الفتوى . فرغ من تأليفه سنة ٩٨٥ هـ خمس وثمانين  
وتسعمئة <sup>(٦)</sup> ، وهو في مجلد كبير .

ويوجد منه نسخة مخطوطة في الكتبخانة <sup>(٧)</sup> بمصر رقم ١٣٥٨  
وكذا في دار الكتب الظاهرية رقم ٥١٥٧ - ٨١٠٠ <sup>(٨)</sup> .

وفي مكتبة جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية رقم ٥٩٤ .

#### ٥ - تحفة الأقران :

وهو منظومة في الفقه الحنفي ، ذكره البغدادي في إيضاح  
المكونون <sup>(٩)</sup> .

(١) انظر «فهرس الكتبخانة بمصر» ص ٦ .

(٢) انظر «كشف الظنون» ج ٢ ص ١٧٤٦ .

(٣) انظر «خلاصة الأثر» ج ٤ ص ١٩ .

(٤) انظر «رد المحتار» ج ١ ص ١٩ .

(٥) انظر «هدية العارفين» ج ٦ ص ٢٦٢ .

(٦) انظر «كشف الظنون» ج ٢ ص ١٧٤٦ .

(٧) انظر «فهرس الكتبخانة بمصر» ص ١٣٣ .

(٨) انظر «فهرس دار الكتب الظاهرية» ج ٢ ص ١٨٧ .

(٩) انظر «إيضاح المكونون» ج ٣ ص ٢٤١ .

أولها :

نحمدُ مولانا على الإنعام إِذْ خَصَّنَا بِالْخَيْرِ وَالْإِنْعَامِ  
يُوجَدُ فِي مَكْتَبَةِ سُشْتِرِيٍّ بِأَيْرلَانْدَا نسخةً مَخْطُوَّةً مِنْهَا<sup>(١)</sup> بِرَقْمٍ  
١ / ٣٣٥٢ .

وهي بخط المؤلف فرغ منها سنة ١٠٠٥ هـ .  
وفي معهد المخطوطات العربية بالكويت نسخة مصورة منها تحت  
رقم ١ / ٨٣٦ .

كما في مكتبة جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية فيلم مصور  
منها برقم ١ / ٣٣٥٢ .

٦ - عقد الجوادر النيرات في بيان خصائص الكرام العشرة الثقات :  
ذكره البغدادي في إيضاح المكنون<sup>(٢)</sup> ، وفيه هدية العارفين<sup>(٣)</sup> .  
وذكره ابن عابدين<sup>(٤)</sup> باسم رسالة في العشرة المبشرين بالجنة .  
وذكره المحبي<sup>(٥)</sup> باسم رسالة في خصائص العشرة المبشرين  
بالجنة .

أوله : حمدًا لمولانا على ما أولانا .

٧ - الفوائد المرضية شرح القصيدة اللامية :  
ذكره البغدادي في إيضاح المكنون<sup>(٦)</sup> ، وذكر أنه موجود بدار  
الكتب الشامية .

---

(١) انظر «فهرس المخطوطات المصورة في معهد المخطوطات العربية بالكويت» ص ٨٤ .

(٢) انظر «إيضاح المكنون» ج ٤ ص ١٠٦ .

(٣) انظر «هدية العارفين» ج ٦ ص ٢٦٢ .

(٤) انظر «رد المحتار» ج ١ ص ١٩ .

(٥) انظر «خلاصة الأثر» ج ٤ ص ١٩ .

(٦) انظر «إيضاح المكنون» ج ٤ ص ٢١٠ .

وذكره المحببي<sup>(١)</sup> بقوله : شرح اللامية يقول العبد .

وذكره ابن عابدين<sup>(٢)</sup> بقوله : شرح يقول العبد .

وذكره البغدادي في هدية العارفين<sup>(٣)</sup> باسم شرح بدء الأمالى ، وهو المقصود هنا ، كما أشار إليه في إيضاح المكنون بقوله « الفوائد المرضية شرح القصيدة اللامية - أعني بدء الأمالى - وكما أشار إلى ذلك حاجي خليفة في كشف الظنون<sup>(٤)</sup> .

#### ٨- رسالة النفائس في أحكام الكنائس :

ذكرها البغدادي في هدية العارفين<sup>(٥)</sup> وفي إيضاح المكنون<sup>(٦)</sup> .

وذكرها المحببي في خلاصة الأثر<sup>(٧)</sup> وابن عابدين في رد المحتار<sup>(٨)</sup> .

#### ٩- شرح القصيدة الهمزية في المذايق النبوية للبواصيري<sup>(٩)</sup> .

(١) انظر « خلاصة الأثر » ج ٤ ص ١٩ .

(٢) انظر « رد المحتار » ج ١ ص ١٩ .

(٣) انظر « هدية العارفين » ج ٦ ص ٢٦٢ .

(٤) انظر « كشف الظنون » ج ٢ ص ١٣٥٠ .

حيث قال : « قصيدة يقول العبد - في الكلام للشيخ الإمام سراج الدين علي بن عثمان الأوشي الفرغاني الحنفي ... وهي ستة وستون بيتاً أولهما : يقول العبد في بدء الأمالى لتوحيد بننظم كاللالي وأخرها :

وانني الدهر أدعوا الله واسعى  
لمن بالخير يوماً قد دعالي

(٥) انظر « هدية العارفين » ج ٦ ص ٢٦٢ .

(٦) انظر « إضاح المكنون » ج ٣ ص ٥٧٠ .

(٧) انظر « خلاصة الأثر » ج ٤ ص ١٩ .

(٨) انظر « الدر المختار » ج ١ ص ١٩ .

(٩) هو محمد بن سعيد بن حماد بن محسن بن عبد الله الصنهاجي البواصيري ، المتوفى سنة ٦٩٥ وخمس وسبعين وستمائة .

من مؤلفاته : القصيدة الهمزية في المذايق النبوية - الكواكب الدرية في مدح =

ذكر ذلك البغدادي في إيضاح المكنون<sup>(١)</sup> .

#### ١٠ - فتاوى التمرتاشي<sup>(٢)</sup> :

وهي ضمن مجموعة من فتاوى العلماء ، جمعها علي بن محمد الإستانبولي المعروف ..... .

= خير البرية وهي المشهورة بقصيدة البردة .

انظر «هدية العارفين» ج ٦ ص ١٣٨ - الأعلام ج ٦ ص ١٣٩ - الواقي بالوفيات ج ٣ ص ١٠٥ » .

وماينبغي التنبيه عليه هنا ، أن قصيدة البردة للبوصيري ، تتضمن كثيراً من الشركيات والمغالاة في مدح النبي ﷺ ، ورفعه عن مستوى البشر ، ومما ورد فيها قوله :

يا أكرم الخلق مالي من الود به  
سواك عند حلول الحادث العَمِّ  
إن لم تكن في معادي آخذأ يدي  
فضلاً وإلا فقلْ يازلة القدم  
فإنَّ من جودك الدنيا وضرتها  
ومن علومك علم اللوح والقلم  
انظر» حوار مع المالكي في رد منكراته وضلالاته ص ١٠٠ » .

(١) انظر «إيضاح المكنون» ج ٤ ص ٢٣٣ - ٢٣٤ .

(٢) ذكر البغدادي عند ذكر ترجمة المؤلف أنَّ من جملة مؤلفاته فرائض التمرتاشي .  
ولكني بتتبع ذلك في مطانة تبين لي أنَّ الأصح أنَّ هذا الكتاب لأحمد بن أبي ثابت التمرتاشي المتوفى سنة ٦٠١ هـ المذكورة ترجمته في هدية العارفين ج ٥ ص ٨٩ والأعلام ج ١ ص ٩٧ وأنه ليس للمؤلف .

وذلك لأن حاجي خليفة ذكره في كشف الظنون ج ٢ ص ١٢٤٦ لابن أبي ثابت ولم يذكره للمؤلف .

وكذا البغدادي في هدية العارفين ج ٥ ص ٨٩ ذكره لابن أبي ثابت عند ذكر ترجمته .

وكذا البغدادي لم يذكر هذا الكتاب في إيضاح المكنون .  
وهو كتاب التزم فيه البغدادي ذكر أسماء الكتب التي فات ذكرها على حاجي خليفة ، أو ألقت بعده ، فلو كان هناك كتاب بهذا الاسم غير ما ذكره حاجي خليفة لابن أبي ثابت ، لذكره البغدادي في إيضاح المكنون .  
وممَّا يؤكِّد عدم صحة هذه النسبة ، تشابه لقب المؤلف بلقب المذكور .

برضائي<sup>(١)</sup> ، سمي المجموعة : نقد المسائل في جواب السائل . ذكر ذلك حاجي خليفة<sup>(٢)</sup> والبغدادي<sup>(٣)</sup> والمحبي<sup>(٤)</sup> . ويوجد من هذا الكتاب نسخة مخطوطة في دار الكتبخانة تحت رقم ١٢٥٤ ورقم ٦٨٨٨ (٥) . وفي دار الكتب الظاهرية تحت رقم ٦٦٦٥ (٦) .

١١- مواهب المنان شرح تحفة الأقران بدقائق مذهب النعمان :

ذكر ذلك المحبي<sup>(٧)</sup> . وذكرها ابن عابدين<sup>(٨)</sup> باسم مواهب الرحمن . ويوجد في مكتبة سشترتي بأيرلندا نسخة مخطوطة لهذا الكتاب تحمل رقم ٣٣٥٢ ؛ ٢ (٩) .

وهي بخط المؤلف فرغ منها في ٢١ ربيع الآخرة عام ١٠٠٦ هـ ، وفي مكتبة جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية فيلم مصور منها برقم ٢ / ٣٣٥٢ ، كما في معهد المخطوطات العربية بالكويت نسخة مصورة

(١) هو علي بن محمد الإستانبولي المتخلص برضائي ، الحنفي الرومي ، القاضي بمصر توفي سنة ١٠٣٩ هـ تسع وثلاثين ألف . من مؤلفاته : أدل الخبرات في الأدعية - الشهاب بطرد الذباب - نقد المسائل في جواب السائل .

انظر « هدية العارفين ج ٥ ص ٧٥٥ ، الأعلام ج ٥ ص ١٣ ، خلاصة الأثر ج ٣ ص ١٨٧ » .

(٢) انظر « كشف الظنون ج ٢ ص ١٩٧٤ » .

(٣) انظر « هدية العارفين ج ٥ ص ٧٥٥ » .

(٤) انظر « خلاصة الأثر ج ٤ ص ١٩ » .

(٥) انظر « فهرس الكتبخانة ص ٨٨ » .

(٦) انظر « فهرس دار الكتب الظاهرية ج ٢ ص ١٣ » .

(٧) انظر « خلاصة الأثر ج ٤ ص ١٩ » .

(٨) انظر « رد المحتار ج ١ ص ١٨ » .

(٩) انظر « فهرس المخطوطات المصورة بمعهد المخطوطات العربية بالكويت ص ٨٤ » .

- عنها تحمل رقم ٨٣٦ / ٢<sup>(١)</sup> .
- ١٢ - شرح العوامل للجرحاني :  
ذكر ذلك البغدادي<sup>(٢)</sup> والمحببي<sup>(٣)</sup> .
- ١٣ - شرح القطر في النحو وصل فيه إلى إعمال اسم الفاعل :  
ذكر ذلك : البغدادي<sup>(٢)</sup> والمحببي<sup>(٣)</sup> وابن عابدين<sup>(٤)</sup> .
- ١٤ - شرح كنز الدقائق للنسفي :  
ذكر ذلك البغدادي<sup>(٢)</sup> والمحببي<sup>(٣)</sup> وابن عابدين<sup>(٤)</sup> .
- ١٥ - شرح الوقاية في الفروع :  
ذكر ذلك البغدادي<sup>(٢)</sup> ، والمحببي<sup>(٣)</sup> ، وابن عابدين<sup>(٤)</sup> .
- ١٦ - شرح المنار في الأصول للنسفي :  
ذكر ذلك البغدادي<sup>(٢)</sup> والمحببي<sup>(٣)</sup> وابن عابدين<sup>(٤)</sup> .
- ١٧ - شرح مختصر المنار :  
ذكر ذلك البغدادي<sup>(٢)</sup> والمحببي<sup>(٣)</sup> وابن عابدين<sup>(٤)</sup> .
- ١٨ - عصمة الأنبياء :  
ذكر ذلك البغدادي<sup>(٢)</sup> والمحببي<sup>(٣)</sup> وابن عابدين<sup>(٤)</sup> .
- ١٩ - الوصول إلى قواعد الأصول :  
ذكر ذلك المحببي<sup>(٣)</sup> والبغدادي<sup>(٢)</sup> .
- ٢٠ - مشكلات المسائل :  
ذكر ذلك البغدادي<sup>(٢)</sup> وابن عابدين<sup>(٤)</sup> .

(١) انظر «فهرس المخطوطات المصورة بمعهد المخطوطات العربية بالكويت ص ٨٤» .

(٢) انظر «هدية العارفين ج ٦ ص ٢٦٢» .

(٣) انظر «خلاصة الإثرج ٤ ص ١١٩» .

(٤) انظر «رد المختار ج ١ ص ١٩» .

**٢١ - شرح المشكلات :**

ذكر ذلك البغدادي <sup>(١)</sup> والمحبّي <sup>(٢)</sup> وابن عابدين <sup>(٣)</sup>.

**٢٢ - شرح الوهبانية :**

ذكر ذلك ابن عابدين <sup>(٣)</sup>.

**٢٣ - حاشية على الدرر :**

ذكر ذلك المحبّي <sup>(٢)</sup> وابن عابدين <sup>(٣)</sup>.

**٢٤ - رسالة في لفظ جوزتك بتقديم الجيم :**

ذكر ذلك ابن عابدين <sup>(٣)</sup> ولعلها هي التي ذكرها المحبّي <sup>(٢)</sup> والبغدادي باسم رسالة في النكاح.

يوجد منها نسخة مخطوطة في دار الكتب الظاهرية تحت رقم <sup>(٤)</sup> ١٠٥٣٠.

**٢٥ - رسالة في أحكام الدروز والأراضي :**

ذكرها المحبّي <sup>(٢)</sup> وابن عابدين <sup>(٣)</sup>.

**٢٦ - رسالة في المزارعة :**

ذكرها ابن عابدين <sup>(٣)</sup>.

**٢٧ - رسالة في حرمة القراءة خلف الإمام :**

ذكرها ابن عابدين <sup>(٢)</sup> ولعلها هي التي ذكرها المحبّي <sup>(٣)</sup> بلفظ بيان أحكام القراءة خلف الإمام.

**٢٨ - رسالة في الكراهة :**

ذكرها ابن عابدين <sup>(٣)</sup>.

(١) انظر «هدية العارفين» ج ٦ ص ٢٦٢.».

(٢) انظر «خلاصة الإثرج» ج ٤ ص ١٩.

(٣) انظر «رد المحتار» ج ١ ص ١٩.».

(٤) انظر «فهرس دار الكتب الظاهرية» ج ٢ ص ١٦٦.».

- ٢٩ - رسالة في جواز الاستنابة على الخطبة :  
 ذكرها ابن عابدين<sup>(١)</sup> وذكرها المحبّي<sup>(٢)</sup> بلفظ رسالة في جواز  
 الاستنابة في الخطبة .
- ٣٠ - رسالة في علم الصرف :  
 ذكرها ابن عابدين<sup>(١)</sup> والمحبّي<sup>(٢)</sup> .
- ٣١ - رسالة في التنصيص على العدد :  
 ذكرها البغدادي<sup>(٣)</sup> .
- ٣٢ - رسالة في دخول الحمام :  
 ذكرها البغدادي<sup>(٣)</sup> والمحبّي<sup>(٢)</sup> وابن عابدين<sup>(١)</sup> .
- ٣٣ - رسالة في المسح على الخفين :  
 ذكرها البغدادي<sup>(٣)</sup> والمحبّي<sup>(٢)</sup> .
- ٣٤ - رسالة في النقود .  
 ذكرها البغدادي<sup>(٣)</sup> والمحبّي<sup>(٢)</sup> .
- ٣٥ - رسالة في الوقوف .  
 ذكرها البغدادي<sup>(٣)</sup> ولعلها التي ذكرها ابن عابدين<sup>(١)</sup> باسم : رسالة  
 في الوقوف بعرفة .
- ٣٦ - منظومة في التصوف :  
 ذكرها البغدادي<sup>(٣)</sup> وابن عابدين<sup>(١)</sup> ولعلها التي ذكرها المحبّي<sup>(٢)</sup>  
 بلفظ منظومة في التوحيد .
- ٣٧ - رسالة في التصوف :  
 ذكر ذلك المحبّي<sup>(٢)</sup> وابن عابدين<sup>(١)</sup> .

(١) انظر «رد المحتار» ج ١ ص ١٩ .

(٢) انظر «خلاصة الإثرج» ج ٤ ص ١٩ .

(٣) انظر «هدية العارفين» ج ٦ ص ٢٦٢ .

٣٨ - مساعدة الحكم على الأحكام :  
وسيأتي الكلام عنه مفصلاً في الباب التالي .

## الباب الثاني

### التعريف بكتاب

#### « مسحة الحكم على الأحكام »

فيه عشرة فصول

- . الفصل الأول : الأسماء الواردة له وتحقيق الاسم الصحيح .
- . الفصل الثاني : موضوعه .
- . الفصل الثالث : نسبته إلى المؤلف .
- . الفصل الرابع : منهج المؤلف في تأليفه .
- . الفصل الخامس : المأخذ على منهجه .
- . الفصل السادس : مصادر المؤلف فيه .
- . الفصل السابع : طريقة المؤلف في الأخذ من المصادر .
- . الفصل الثامن : المواضيع التي طرقها المؤلف فيه .
- . الفصل التاسع : النسخ المخطوطة للكتاب .
- . الفصل العاشر : منهجي في تحقيقه ودراسة مسائله .

## الفصل الأول

# الأسماء الواردة لهذا الكتاب وتحقيق الاسم الصحيح

ورد لهذا الكتاب في فهارس الكتب والمراجع عدة أسماء ، وأدرجه المؤلفون تحت عدّة عنوانين ، ومن الأسماء التي وقفت عليها لهذا الكتاب ما يأتي :

- ١ - الأحكام فيما يتعلق بالقضاء والحكم .
- ٢ - الأحكام المتعلقة بالقضاء والحكم .
- ٣ - الأحكام المتعلقة بالقضاء والحكم .
- ٤ - المرتضى في أحكام القضاء .
- ٥ - رسالة في القضاء .
- ٦ - مسعف الحكم على الأحكام .
- ٧ - سعفة الحكم على الأحكام .
- ٨ - مسعفة الحكم على الأحكام .

ولعل السبب الرئيسي في ورود هذه الأسماء لهذا الكتاب أن المؤلف رحمة لم يذكر الاسم الذي سمى به كتابه في مقدمة الكتاب كما هو عادة كثير من المؤلفين . مما حدا ببعض العلماء إلى الاجتهاد في بيان اسم هذا الكتاب . ونتج عن ذلك أن أخطأ كثير منهم في معرفة اسمه الصحيح .

وأمام هذه الأسماء العديدة لكتاب واحد كان لابد من تتبع وتحقيق لمعرفة الاسم الصحيح لهذا الكتاب الذي أطلقه عليه المؤلف . وقد بذلت جهداً في ذلك واعتمدت في تحقيقي هذا على كتب المؤلف الأخرى والكتب التي تُعنى بذكر اسماء الكتب والمؤلفين مع الأخذ بالأقرب تاريخاً إلى حياة المؤلف .

ولعلي أذكر هنا الأسماء الواردة لهذا الكتاب مبيّناً - حسب قدرتي - مدى صحة كل اسم وسبب تسميته بذلك .

#### ١- الأحكام فيما يتعلق بالقضاة والحكام :

وهذا الاسم وضع في فهارس مكتبة جامعة الملك سعود بالرياض عنواناً لنسخة أصلية توجد في الجامعة تحمل رقم (٣) ، وليس على هذه النسخة عنوان لها بهذا الاسم .

كما ورد هذا الاسم لهذا الكتاب في كتاب فهرس دار الكتب المصرية ج ١ ص ٣٩٩ ونسبة إلى المؤلف وقال : انظر « المرتضى في أحكام القضاء » .

#### ٢- الأحكام المتعلقة بالقضاة والحكام :

وذكره بهذا الاسم البغدادي في هدية العارفين<sup>(١)</sup> ونسبة للمؤلف أثناء ذكر ترجمته .

#### ٣- الأحكام المتعلقة بالقضاة والحكام :

ذكره بهذا الاسم البغدادي في كتابه إيضاح المكنون<sup>(٢)</sup> ونسبة إلى المؤلف .

ومعنى هذه الأسماء الثلاثة متّحد والاختلاف بينها إنما هو باللفظ فقط .

ولكني لم أقف على أن المؤلف قد سمي كتابه هذا بشيء من هذه الأسماء .

ولعل هذه الأسماء قد اقتبست لهذا الكتاب من مقدمته<sup>(٣)</sup> التي ورد فيها قول المؤلف .

« وقد سمع لي أن أجمع في هذا الدفتر أشياء من الأحكام مما

(١) انظر « هدية العارفين » ج ٦ ص ٢٦٢ .

(٢) انظر « إيضاح المكنون » ج ٣ ص ٣٦ .

(٣) انظر ص (١٧١) .

يتعلق بالقضاة والحكام » .

ولكن الذي يظهر لي أن تسمية الكتاب بهذا الاسم يخالف الصواب وذلك .

لأن بعض الكتب التي ذكرت شيئاً من هذه الأسماء لهذا الكتاب ونسبة للمؤلف قد ذكرت كذلك بعض اسمائه الأخرى ونسبة للمؤلف على أساس أنهما كتابان أو كتب متغيرة للمؤلف بينما هي في الحقيقة أسماء لسمى واحد .

ومن هذه الكتب :  
أ - هدية العارفين :

فقد ذكر البغدادي في هدية العارفين <sup>(١)</sup> عند ذكر ترجمة المؤلف أسماء مؤلفاته ، وذكر منها الأحكام المتعلقة بالقضاة والحكام - رسالة في القضاء - مُسْعِفُ الْحَكَامِ عَلَى الْحَكَامِ - وهي أسماء لسمى واحد .

ب - إيضاح المكنون ذيل كشف الظنون :

فقد ذكر البغدادي كذلك فيه <sup>(٢)</sup> الأحكام المتعلقة بالقضاة والحكام ، ونسبة إلى المؤلف .

بينما مؤلف كشف الظنون <sup>(٣)</sup> قد ذكر هذا الكتاب باسم : مساعدة الحكام على الأحكام . ونسبة إلى المؤلف .

وإيضاح المكنون لا يذكر فيه مؤلفه من الكتب إلا مافات على مؤلف كشف الظنون أو ألف بعد زمانه .

وما ذكر في إيضاح المكنون مما سبق ذكره في كشف الظنون لم يذكر إلا لزيادة فائدة من ذكر مؤلفيها أو تصحيح أساميها - وذلك كما ورد في أول كتاب إيضاح ..... .

(١) انظر « هدية العارفين ج ٦ ص ٢٦٢ » .

(٢) انظر « إيضاح المكنون ج ٣ ص ٣٦ » .

(٣) انظر « كشف الظنون ج ٢ ص ١٦٧٦ » .

المكتنون<sup>(١)</sup> .

والبغدادي في إيضاح المكتنون لم يذكر أن الاسم الذي ذكره مؤلف كشف الظنون لهذا الكتاب غير صحيح ، وإنما ذكره على أساس أنه كتاب غفل عنه من سبقه .

#### ٤ - المرتضى في أحكام القضاء :

ذكر هذا الاسم عنواناً لهذا الكتاب في كتاب فهرس دار الكتب المصرية الجزء الأول ص ٢٦٤ - على أنه مخطوط يوجد في الدار المذكورة تحت رقم ١٤١٥ - .

ولكنني لم أقف على مايدل على أن المؤلف قد سمي كتابه هذا بهذا الاسم .

وحيث أنني قد وقفت على فيلم مصور عن هذه النسخة يوجد في مكتبة جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية باسم : « مساعف الحكم على الأحكام فيما يتعلق بالقضاة والأحكام ». يحمل الرقم ٨٠٨٨ / ف .

فقد تبيّن لي أن هذا الاسم قد اقتبس من تقرير يوجد في آخر النسخة المذكورة كتبه محمد بن داود بن سليمان العناني الشافعى الأزهري<sup>(٢)</sup> حيث قال : « الحمد لله الذي شرع الأحكام متوطة بالحكم الجلية والخفية في نهاية الأحكام ، والصلة والسلام على صفة العدول ونخبة الحكام ، وعلى الله وصحبه قضاة الحق ، ورفق السبق . وعلماء أمته في الغرب والشرق . الذين أصلح الله بهم الدين إذ قاموا بشرائع

(١) انظر « إيضاح المكتنون ج ٣ قبل الصفحة الأولى .

(٢) هو محمد بن داود بن سليمان العناني القاهري شمس الدين الشافعى المتوفى سنة ١٠٩٨ هـ ثمان وتسعين وألف .

من مؤلفاته : فتح الكريم الوهاب على شرح تنقية اللباب .

انظر « هدية العارفين ج ٦ ص ٣٠٠ . الأعلام ج ٦ ص ١٢٠ » .

الإسلام هذا ، وقد وقفت على هذا الكتاب المرتضى في أحكام القضاء ، فرأيته قد نسج بروداً ونظم عقوداً ، وبين مبهمات وفصل مجملات ... الخ » .

ولكن هذا التقرير لا يدل على أن اسم الكتاب هو المرتضى في أحكام القضاء ، فهو لم يسمه بهذا الاسم وإنما وصفه بأنه كتاب مرتضى في أحكام القضاء ، وقد دعا إلى ذلك التزامه السجع في كلامه .

وحيث أنه ليس هناك ما يدل على أن المؤلف قد سمي كتابه بهذا الاسم وتبيّن أن هذا الاسم قد اقتبس من هذا التقرير ووضع اسمآ لهذه النسخة التي يوجد بها التقرير فقط ، فإن الذي يظهر لي أن هذا الاسم ليس اسمآ صحيحاً لهذا الكتاب .

#### ٥ - رسالة في القضاة :

ذكرها المحبّي في كتابه : « خلاصة الأثر »<sup>(١)</sup> عند ذكر ترجمة المؤلف ، وعدّها من مؤلفاته .

مع أنه قد ذكر من ضمن مؤلفاته مساعف الحكام على الأحكام .  
وذكرها البغدادي في هدية العارفين<sup>(٢)</sup> عند ذكر ترجمة المؤلف ،  
 وعدّها من مؤلفاته .

مع أنه قد عدّ من مؤلفاته مساعف الحكام على الأحكام . والأحكام المتعلق بالقضاة والحكام على أساس أن كل كتاب منها غير الكتاب الآخر .

وذكرها ابن عابدين في رد المحتار<sup>(٣)</sup> ، ولم يذكر اسمآ لهذا الكتاب غير هذا الاسم ، مما يدل على أن هذا الكتاب الذي بين أيدينا هو الكتاب المعنى بهذا الاسم عند ابن عابدين .

(١) انظر « خلاصة الأثر » ج ٤ ص ١٩ .

(٢) انظر « هدية العارفين » ج ٦ ص ٢٦٢ .

(٣) انظر « رد المحتار » ج ١ ص ١٩ .

ومعلوم أن جملة «رسالة في القضاء» ليست اسمًا لكتاب لكونه لا يعرف بهذه الجملة الكتاب المقصود بها حتى يقال : رسالة في القضاء ويدرك اسمها .

وأنا لم أقف على دليل يدلّ على أن المقصود بهذه الرسالة هو الكتاب الذي بين أيدينا سوى أن ابن عابدين - كما تقدم - لم يذكر اسمًا لهذا الكتاب غير قوله : رسالة في القضاء ، ولكون هذا الكتاب الذي بين أيدينا إنما هو في الحقيقة رسالة في القضاء .

ولكون المؤلف لم يضع لكتابه اسمًا في المقدمة ، فلعل ذلك مما يدعو البعض إلى تسميته بهذا الاسم العام .

#### ٦- مسعف الحكم على الأحكام :

ذكر هذا الاسم لهذا الكتاب : المحبي في خلاصة الأثر<sup>(١)</sup> عند ذكر ترجمة المؤلف علمًا أنه ذكر ضمن مؤلفاته رسالة في القضاء ، كما تقدم . وذكره بهذا الاسم البغدادي في هدية العارفين<sup>(٢)</sup> عند ترجمته للمؤلف علمًا أنه قد ذكر من ضمن مؤلفاته الأحكام المتعلقة بالقضاء والحكم - رسالة في القضاء . وذكره بهذا الاسم الزركلي في الأعلام<sup>(٣)</sup> عند ترجمته للمؤلف .

وفي مكتبة جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية وضع هذا الاسم عنواناً للفيلم المصوّر عن المخطوطات الموجودة بدار الكتب المصرية تحت رقم ١٤١٥ ، والتي سبق أن ذكرت أنها تسمى بالمرتضى في أحكام القضاء .

#### ٧- سعفة الحكم على الأحكام :

ذكر هذا الاسم لهذا الكتاب عمر كحاله في كتابة معجم

(١) انظر «خلاصة الأثر» ج ٤ ص ١٩ .

(٢) انظر «هدية العارفين» ج ٦ ص ٢٦٢ .

(٣) انظر «الأعلام» ج ٧ ص ٢٣٩ .

المؤلفين<sup>(١)</sup> ، ونسبة إلى المؤلف عند ذكر ترجمته . ولكنني لم أقف على ما يدل على أن المؤلف هو الذي سمي كتابه بشيء من هذين الاسمين .

ولعل هذين الاسمين وهما : مسحف الحكم أو سعفة الحكم تحريف عن الاسم الصحيح لهذا الكتاب الذي سيأتي وهو : مسحمة الحكم على الأحكام .

#### ٨- مسحفة الحكم على الأحكام :

وهذا الاسم قد وضع عنواناً للنسخة الموجودة بدار الكتب الظاهرية بدمشق تحت رقم ٥٧٧٣ والموجود في جامعة الملك سعود بالرياض فيلم مصور عنها يحمل الرقم ١١٤١ / ٧ .

وقد ذكر الكتاب بهذا الاسم حاجي خليفة في كتابه كشف الظنون<sup>(٢)</sup> ونسبة إلى المؤلف .

وقد ترجح لدى أن هذا الاسم وهو : «مسحفة الحكم على الأحكام» هو الاسم الذي أطلقه المؤلف على كتابه هذا ، وساعد ذلك من الأسماء فهو ناتج عن اجتهاد في التسمية ومن جاءوا بعد المؤلف من المفهرسين والمصنفين والمختصين في هذا المجال ، يدل على هذه التسليمة ما يأتي :

١ - أن هذا الاسم قد وضع عنواناً للنسخة التي كتبت في حياة المؤلف بينما بقية النسخ ليس عليها عنوان واضح ، وإنما ذكرت أسماؤها في المكتبات باجتهاد من بعض المختصين في هذا المجال .

٢ - أن هذا الاسم هو الذي ذكره حاجي خليفة في كتابه : كشف الظنون ، وهو كتاب متخصص في أسماء الكتب . وعصر مؤلفه بعد عصر المؤلف بقليل ، ولم يورد في كتابه شيئاً من هذه الأسماء التي

(١) انظر «معجم المؤلفين» ج ١٠ ص ١٩٦ .

(٢) انظر «كشف الظنون» ج ٢ ص ١٦٧٦ .

أوردها غيره ، على أنها أسماء لهذا الكتاب ، مما يدلّ على أن هذا الاسم هو الاسم الصحيح لهذا الكتاب لديه .

٣ - أن الكتب التي أوردت الأسماء الأخرى لهذا الكتاب أغلبها كتب متخصصة في الترجم وأسماء المؤلفين ، وليست متخصصة في أسماء الكتب والفنون .

وعنایتها بالترجم غالباً أكثر من عنایتها بأسماء الكتب . ومما يؤكّد هذا ورود أكثر من اسم لهذا الكتاب في بعضها .

٤ - أن المؤلف هو الذي سمي كتابه هذا بهذا الاسم . فقد وقفت على كتاب معين المفتى على جواب المستفتى للمؤلف ، فوُجِدَتْ في آخر كتاب القضاة منه<sup>(١)</sup> أن المؤلف نقل الكلام الموجود في مقدمة كتابه هذا<sup>(٢)</sup> عن خلاف العلماء في كراهة الإفتاء إلى كتابه معين المفتى ، وقال بعد ذلك : « وقد نقلناه في رسالتنا المسماة بمسعفة الحكم على الأحكام » .

وقد أشار إلى هذا حاجي خليفة في كتابه كشف الظنون<sup>(٣)</sup> وهذا يدل دلالة واضحة على أن هذا الاسم هو الاسم الصحيح لهذا الكتاب .

(١) انظر « معين المفتى على جواب المستفتى ورقة ١٤٩ ب » .

(٢) انظر ذلك في ص ٢٣٧ :

والكلام المنقول هو من قوله : « وكره بعضهم الإفتاء لقوله ﷺ أجزئكم على النار أجزئكم على الفتوى - حتى قوله : وبه نقول ، لقوله ﷺ : من أفتى الناس بغير علم لعنته ملائكة السموات والأرض » .

(٣) انظر « كشف الظنون ج ٢ ص ١٦٧٦ » .

## الفصل الثاني موضوع الكتاب

هذا الكتاب جليل القدر عظيم الفائدة أسهם المؤلف به في تزويد المكتبة الإسلامية بكثير من التحقيقات والمسائل القضائية التي قد تخفي على كثير من المتسبين إلى هذا الشأن .

فقد تكلم فيه المؤلف عن كثير من أحكام الفتوى وشروط المفتى وأداب المستفتى .

وتكلّم فيه عن كثير من أحكام الدعوى والشهادة والقضاء وشروط القاضي وصفة التقاضي . فرغ من تأليفه سنة ٩٧٠ هـ سبعين وتسعمئة ، كما ذكر في آخر الكتاب .

وسأورد في أواخر هذا الباب<sup>(١)</sup> بياناً بالمواقف التي تضمنها هذا الكتاب إن شاء الله تعالى :

---

(١) انظر ص ٩٢١ .

## الفصل الثالث نسبة هذا الكتاب إلى المؤلف

تضافرت الأدلة والبراهين على أن هذا الكتاب الذي بين أيدينا الآن من كتب المؤلف وأجمعوا على أن نسبة إليه نسبة صحيحة . ولم أقف على ما يدل أو يوحى بأن أحداً غير المؤلف هو الذي قام بتأليف هذا الكتاب .

ومن البراهين الدالة على صحة نسبة هذا الكتاب للمؤلف ما يأتي :

١ - أن حاجي خليفة ذكر هذا الكتاب في مؤلفه *كشف الظنون*<sup>(١)</sup> ونسبة إلى المؤلف ، وكتاب *كشف الظنون* كتاب متخصص في ذكر أسماء الكتب ونسبتها إلى مؤلفيها .

كما أن عصر حاجي خليفة قريب من عصر المؤلف .

٢ - أن كثيراً من مؤلفي كتب الترجم مذكروا هذا الكتاب للمؤلف عند ذكر ترجمته ، ومن هؤلاء :

أ - المحبي في كتابه *خلاصة الأثر* ج ٤ ص ١٩ .

ب - البغدادي في كتابه *هدية العارفين* ج ٦ ص ٢٦٢ .

ج - الزركلي في *الأعلام* ج ٧ ص ٢٣٩ .

د - عمر كحالة في *معجم المؤلفين* ج ١٠ ص ١٩٦ .

٣ - أن هذا الكتاب نسب إلى المؤلف في فهارس كثيرة من المكتبات التي وقفت عليها . منها :

أ - فهرس المكتبة المركزية بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية ، قسم المخطوطات رقم ٨٠٨٨ / ف .

(١) انظر «*كشف الظنون*» ج ٢ ص ١٦٧٦ .

ب - فهرس المكتبة المركزية بجامعة الملك سعود ، قسم المخطوطات رقم ٣ ، ورقم ١١٤١ / ٧ .

ج - فهرس دار الكتب المصرية ج ١ ص ٣٩٩ .

٤ - أنه قد ورد اسم المؤلف كاملاً في خطبة<sup>(١)</sup> هذا الكتاب على وجه يدل على أنه هو الذي قام بجمعه وتأليفه : حيث قال : « أما بعد ، فيقول العبد المفتقر إلى مولاه محمد بن عبد الله التمرتاشي ثم الغزي الحنفي : إن العلم بحر لا يدرك قراره . . . الخ ». .

٥ - أن المؤلف ذكر هذا الكتاب في كتابه معين المفتري على جواب المستفتى<sup>(٢)</sup> ونسبة إلى نفسه ، فقد ذكر في آخر كتاب القضاة خلاف العلماء في كراهة الإفتاء وأشار إلى أنه نقل ذلك في كتابه هذا<sup>(٣)</sup> .

---

(١) انظر ذلك في ص ١٣٤١ .

(٢) انظر « معين المفتري على جواب المستفتى ورقة ١٤٩ ب » .

(٣) تقدم ذكر ما قاله المؤلف في كتابة معين المفتري . وذلك في ص ٥٨٦ عند الاستدلال للاسم الصحيح لهذا الكتاب .

## الفصل الرابع منهج المؤلف في تأليف هذا الكتاب

ضمن المؤلف كتابه هذا مقدمة في آداب المفتى والمستفتى وثمانية فصول في أحكام الدعوى والشهادة والقضاء .  
ولكنه جرياً على ما كان عليه التأليف في ذلك الوقت ، لم يجعل المؤلف لهذه المقدمة ولا لهذه الفصول مباحث معنونة يمكن الاطلاع عليها والإحاطة بها في أول كل فصل ، كما هو عليه التأليف في العصر الحاضر ، فكان أثناء الكتابة يسرد مباحث كل فصل ومسائله التي يرى أنها داخلة تحت عنوانه سرداً ، ويعطف بعضها على بعض بأحد حروف العطف .

وقد لا يوجد ارتباط في بعض المواضع بين المسألة والمسألة التي بعدها أو بين الموضوع والموضوع الذي بعده .  
ويتضح هذا بجلاء في الفصل الثامن عندما قال<sup>(١)</sup> « وهنا فروع نختتم بها هذا الفصل » فذكر مسائل عديدة منها : قضاء القاضي بعلمه<sup>(٢)</sup> ، والتحليف بالطلاق<sup>(٣)</sup> ، والجمع في الشهادة بين الشهادة على الكفالة والشهادة على الحوالة<sup>(٤)</sup> ، وتحليف الصبي المأذون<sup>(٥)</sup> ، ودعوى بعض الورثة ديناً على التركة<sup>(٦)</sup> ، والكفالة بالقرض أو الدين إلى

(١) انظر ص (٦٩٦) .

(٢) انظر ص (٦٩٨) .

(٣) انظر ص (٧١٦) .

(٤) انظر ص (٧٢٣) .

(٥) انظر ص (٧٢٩) .

(٦) انظر ص (٧٣٦) .

أجل<sup>(١)</sup> وغيرها .

وأما فيما يتعلق بجمع المادة العلمية :

فقد اتبع المؤلف في ذلك طريقة أكثر العلماء والمؤلفين في عصره ، وهي الطريقة التي تعتمد على النقل والاستنباط والاستشهاد من المراجع السابقة .

فنقل من كتب الفقه والقضاء في المذهب الحنفي ، وأشار إلى كثير من مصادره التي أخذ منها . ولعل هذه الطريقة التي يعتمد فيها على النقل لا يقصد بها عند بعض مؤلفي ذلك العصر التأليف في الدرجة الأولى ، وإنما يقصد بها جمع المعلومات وبيان مكان وجودها للمؤلف نفسه ، وذلك لصعوبة الاطلاع على المصادر مرة أخرى .

وإذا كان المؤلف في كتابه هذا ينقل ويستنبط من كتب الفقه الحنفي فإن له آراء كثيرة في مسائل شتى من مسائل الفقه والقضاء الواردة في هذا الكتاب ، فهو يقف عند بعض المسائل التي نقلها عن غيره ، ويقول فيها رأيه ويدلي فيه بدلوه .

مثال ذلك : قوله بعد نقل كلام ابن الشحنة<sup>(٢)</sup> من شرح المنظومة الوهابية المتضمن «أن الصحيح أن كل وقف هو حق الله تعالى ،

(١) انظر ص (٧٤٢).

(٢) هو : عبد البر بن محمد بن محمد بن محمد بن محمد بن محمود سري الدين أبوالبركات المعروف بابن الشحنة ، ولد بحلب سنة ٨٥١ هـ إحدى وخمسين وثمانية ، وانتقل مع والديه إلى القاهرة وحفظ القرآن وكتباً من مختصرات العلوم .

أخذ عن مجموعة من العلماء وحجَّ مع والده ، وناب عنه في القضاء وولي الخطابة والتدريس ، وكتب في عدة فنون . مات سنة ٩٢١ هـ إحدى وعشرين وتسعمئة .

انظر «الفوائد البهية» ص ١١٣ ، الكواكب السائرة ج ١ ص ٢١٩ ، الضوء اللامع ج ٤ ص ٣٣ - ٣٤ .

فالشهادة عليه صحيحة بدون دعوى ، وكل وقف هو حق العباد فالشهادة عليه لا تصح بدون الدعوى » حيث قال<sup>(١)</sup> :

« هذا تفصيل حسن بين الوجه لأن البينة إذا قامت بأن هذا وقف يستحقه قوم بأعيانهم ، كيف يتوجه القول بثبوت ذلك ويقرر استحقاقهم وتناولهم الغلة من غير دعوى ، بخلاف ما إذا قامت البينة على أنه وقف على الفقراء أو المسجد ونحو ذلك كما لا يخفى » .

وقوله بعد ذكر مانقله عن خلاصة الفتاوى من أنه إذا قال القاضي : ثبت عندي ، أو : أشهد عليه فهو حكم حيث قال<sup>(٢)</sup> :

قلت : وهذا يخالف عرف المؤثرين الآن ، لأنهم لايفهمون من الثبوت إلا مجرد إقامة البينة والدعوى عند القاضي بدليل قولهم ولما ثبت حكم » .

وقوله عند الكلام عن مكان نظر الدعوى وذكر الخلاف بين أبي يوسف ومحمد في هذا حيث قال<sup>(٣)</sup> :

« أقول : الظاهر أن الحكم المذكور مقصور على ما إذا اختلفت الولاية بأن كان كل قاض على محلة كما هو فرض المسألة ، أما إذا كانت الولاية لقاضيين على السواء في بلد واحد ، فلا يجري ما ذكر من الخلاف . وقد راجعت في هذه المسألة من أثق به من مشايخنا فأقررتني على ذلك » .

وأما فيما يتعلق بمسائل الخلاف بين العلماء :

فإن مسائل الخلاف التي ذكرها المؤلف إما أن يكون الخلاف فيها واقعاً بين الحنفية وبين غيرهم ، وإما أن يكون الخلاف بين علماء الحنفية أنفسهم . فإن كان الخلاف في المسألة مع غيرهم ، فإن المؤلف لا يذكر

(١) انظر ص (٤٥٩).

(٢) انظر ص (٦٠٠).

(٣) انظر ص (٢٥٦).

هذا الخلاف ، وإنما يذكر الحكم على قول الحنفية فقط على وجه يفهم منه أنه لا خلاف في هذا الحكم بين العلماء .

مثال ذلك : قوله عند ذكر النوع الرابع من أوجه قضاء القاضي حيث قال<sup>(١)</sup> :

« وإنما أن يكون مخالفًا للدليل الشرعي ، وهو النوع الرابع ، فإنه لا ينفذ قصاؤه . . . لمخالفته الكتاب أو السنة أو الإجماع . . . وذلك مثل القضاء بالشاهد واليمين » .

وتعلم أن القضاء بالشاهد واليمين مسألة خلافية بين العلماء ، بل أكثر العلماء يرون نفاد القضاء بالشاهد واليمين .

إذا حكم الحاكم بالشاهد واليمين نفذ حكمه لأنه حكم في مختلف فيه وحكمه رافع للخلاف<sup>(٢)</sup> .

وإن كان الخلاف في المسألة بين أبي حنيفة وأبي يوسف ومحمد ، أو اختلف مؤلفو الكتب في نقل حكمها ، فإنه يذكر الخلاف الواقع بينهم فيها وفي أكثر المواضع يحيل كل قول إلى مصدره .

والمؤلف قليل الاستدلال على أقوال العلماء التي يذكرها فيكاد يخلو مؤلفه هنا من ذكر الأدلة ، سواء كان الدليل آية أو حدثاً أو إجماعاً أو قياساً أو تعليلاً أو غير ذلك .

وأما الترجيح فإن المؤلف كثيراً ما يذكر الراجح من أقوال العلماء ويعتلل لذلك ما أمكنه .

مثال ذلك : قوله بعد ذكر أقوال العلماء في جوازأخذ القاضي الأجرة على القضاء من بيت المال حيث قال<sup>(٣)</sup> :

« قلت : ينبغي القول بترجح ما في المحيط لقصور العزم وفتور

(١) انظر ص (٥١٥) .

(٢) انظر ص (٤٩٠) .

(٣) انظر ص (٢٧٤) .

الهمة عن العمل مجاناً خصوصاً في زماننا هذا ، وليس الخبر كالعيان ،  
وإلا يلزم التقاعد عنه وفساد النظام وتبدل أحوال الأئم « .

وإن لم يمكنه الترجيح ذكر ما عليه الفتوى في المذهب الحنفي .  
مثال ذلك : قوله عند ذكر خلاف العلماء في تقديم بينة الإكراه  
على بينة الطوع أو العكس حيث قال<sup>(١)</sup> :

« أقول : المذهب الصحيح ما نقل عن الفصول العمادية ، وفي  
بعض الكتب المعتمدة وفي الخلاصة ، وعليه الفتوى » .

وقد يذكر أقوال العلماء دون أن يشير إلى الراجح منها أو ماعليه  
الفتوى .

مثال ذلك : قوله عند ذكر المسائل التي لا يحتاج الحكم بها إلى  
دعوى حيث قال<sup>(٢)</sup> :

« ومنها الشهادة على النسب حُكِي عن صاحب المحيط القبول من  
غير دعوى لأنَّه يتضمن حرمات كلها لله تعالى كحرمة الفرج والأئمة ،  
فيقبل كما في عتق الأمة . وقيل : بخلافه »

(١) انظر ص (٤٣٣) .

(٢) انظر ص (٤٥٩) .

## الفصل الخامس المأخذ على منهج المؤلف في تأليف هذا الكتاب

الطريقة التي اتبعها المؤلف في تأليفه هذا الكتاب ، وهي سرد المسائل التي يرى أنها داخلة تحت عنوان الفصل سرداً ، وعطف بعضها على بعض هي - غالباً - الطريقة السائدة للتاليف في عصر المؤلف . وقد أدى اتباع هذه الطريقة من قبل المؤلف إلى وجود بعض المأخذ التي لا يخلو منها أكثر الكتب التي ألفت في ذلك العصر . وقد ظهر لي منها في هذا الكتاب ما يأتي :

١ - تكرار الكلام عن أحكام بعض المسائل في أكثر من موضع : فمثلاً في المقدمة<sup>(١)</sup> : قال في أولها :

« قال في شرح الطحاوي<sup>(٢)</sup> : المفتى بال الخيار إن شاء أخذ بقول أبي حنيفة<sup>(٣)</sup> ، وإن شاء أخذ بقولهما ... ». ثم بعد ذلك

(١) انظر ص (١٤٦) .

(٢) الطحاوي : هو أحمد بن محمد بن سلامة أبو جعفر الطحاوي ، نسبة إلى طحية : قرية بصعيد مصر .

وهو إمام جليل القدر مشهور في الآفاق ذكره . ولد سنة ٢٢٩ هـ . تسع وعشرين ومتين . وتوفي سنة ٣٢١ هـ إحدى وعشرين وثلاثمائة من تصانيفه : أحكام القرآن - معاني الآثار - مشكل الآثار - شرح الجامع الصغير - شرح الجامع الكبير - مناقب أبي حنيفة - الشروط وغيرها .

انظر « الجوادر المضيئه ج ١ ص ١٠٢ ، الفوائد البهية ص ٣١ » .

(٣) أبو حنيفة : هو النعمان بن ثابت التيمي بالولاء ، الكوفي ، أبو حنيفة إمام الحنفية : الفقيه المجتهد المحقق أحد الأئمة الأربع عند أهل السنة .

قيل : أصله من أبناء فارس . ولد ونشأ بالكوفة ، وكان يبيع الخزّ ويطلب العلم في صباحه ، ثم انقطع للتدريس والإفشاء .

بصفحات<sup>(١)</sup> أعاد الكلام عن هذه المسألة فقال : « وإذا كان أبو حنيفة في جانب وأبو يوسف<sup>(٢)</sup> ومحمد<sup>(٣)</sup> في جانب ، فالمفتي بال الخيار : إن

= أراده عمر بن هبيزة « أمير العراق » على القضاء فامتنع ورعاً ، وأراده المنصور العباسى بعد ذلك على القضاء ببغداد فأبى ، فحلف عليه ليفعلن ، فجلف أبو حنيفة أن لا يفعل ، فحبسه إلى أن مات وكان قوي الحجة من أحسن الناس منطقاً قال الإمام مالك يصفه :

رأيت رجلاً لو كلمته في هذه السارية أن يجعلها ذهبأ لقام بمحنته ، وكان كريماً في أخلاقه جواداً حسن المنطق والصورة جهوري الصوت إذا حدث انطلق في القول وكان لكلامه دوى .

قال عنه الإمام الشافعى :

الناس عيال في الفقه على أبي حنيفة .

توفي ببغداد سنة ١٥٠ هـ خمسين وستة .

ألف مجموعة من العلماء في حياة أبي حنيفة ومناقبه .

انظر « الجوادر المضيئة » ج ١ ص ٢٦ ، تاريخ بغداد ج ١٣ ص ٣٢٣ - ٤٢٣ ، البداية والنهاية ج ١٠ ص ١٠٧ ، الأعلام ج ٨ ص ٣٦ » .

(١) انظر ص (١٦٢) .

(٢) أبو يوسف : هو يعقوب بن إبراهيم بن حبيب بن خنيس بن سعد بن حبطة الأنصارى القاضى كان صاحب حديث حافظاً .

لزم أبي حنيفة وغلب عليه الرأى ، وولي قضاء بغداد فلم يزل بها حتى مات سنة ١٨٢ هـ اثنين وثمانين وستة ، وذلك في خلافة هارون الرشيد .

كان أبو يوسف أول من وضع الكتب على مذهب أبي حنيفة وأملى المسائل ونشرها ، وبث علم أبي حنيفة في أقطار الأرض .

وهو المقدم في أصحاب أبي حنيفة ، وقد ولـى القضاء لثلاثة خلفاء هـ المهدى والهادى والرشيد .

من مؤلفاته : الأمالى ، النواذر ، الخارج .

انظر « الفوائد البهية » ص ٢٢٥ ، الجوادر المضيئة ج ٢ ص ٢٢٠ ، شذرات الذهب ج ١ ص ٢٩٨ » .

= (٣) محمد : هو محمد بن الحسن بن فرقان أبو عبد الله الشيباني صاحب أبي حنيفة ، كان أبوه من أهل الشام فقدم العراق فولد محد بواسط ، صاحب أبي حنيفة ،

شاء أفتى بقوله ، وإن شاء أفتى بقولهما » .

ثم أعاد الكلام عن هذه المسألة في موضع ثالث<sup>(١)</sup> فقال : « وقيل : إذا كان أبو حنيفة في جانب أصحابه في جانب فالمفتي بالختار ».

ومن ذلك كلامه عن جواز الحكم على الغائب في موضوعين<sup>(٢)</sup> .  
وكما في تقييد ولادة القاضي المكانية والزمانية في موضوعين<sup>(٣)</sup> .  
ومعلوم أن مثل هذا التكرار ناتج عن عدم وضع مخطط تفصيلي  
سن عليه التأليف .

٢ - إن كل مؤلف إذا كان يكتب دون حصر للمسائل التي يريد الكتابة فيها وبدون مخطط تفصيلي يبين له أقسام المسائل وفروعها ، فإنه يفوت عليه كتابة شيء يريد كتابته .

مؤلف هذا الكتاب يضع في بعض المواقف تقسيماً لإحدى المسائل ، ويتكلم عن القسم الأول بقوله أما كذا . . . ويطيل الكلام في هذا القسم ، ثم يتنقل إلى موضوع آخر ، ويغفل عن القسم الثاني فلا يذكره .

مثال ذلك : قوله في أول الفصل الثالث<sup>(٤)</sup> :

<sup>١٦٣</sup> انظر «الجواهر المضيئة» ج ٢ ص ٤٢ ، الفوائد البهية ص ١٦٣ .

. (١) انظر ص (١٨٧).

. (٢) انظر ص (٣٣٢) و (٤٤٢).

<sup>٣</sup> انظر ص. (٢٥٢)، (٦٤٧).

٤) انتظار ص. (٣٨)

« وأنت خبير بأن هذا القسم نوعان : ما يغلب فيه حق الشرع وما يغلب فيه حق العبد ، فاما الأول : فمنه مالا بد فيه من الدعوى كحد القدف وحد السرقة ، ومنه مالا يحتاج إلى الدعوى ... ». واستطرد في الكلام عن هذا القسم ، ولم يشر إلى القسم الثاني بعد ذلك . وكما في قوله في أول الفصل الثاني<sup>(١)</sup> :

« اعلم أن طريق القاضي إلى الحكم يختلف باختلاف المحكوم به ، فإن كان من حقوق العباد المحسنة فالطريق للقضاء عبارة عن ... الخ ».

ثم أطال الكلام عن هذا القسم ، وشرع<sup>(٢)</sup> بعده في الكلام عن تقبيل شهادته ومن لا تقبل ، ولم يتطرق إلى طريق الحكم فيما إذا كان المحكوم به من حقوق الله تعالى ، أو من الحقوق المشتركة .

٣ - أن المؤلف قد يقرر في موضوع ما من كتابه مالا يتفق مع ما قرره في موضوع آخر ، وذلك لكونه يقرر في موضوع كلاما نقله أو استفاده من كتاب ويقرر في الموضوع الآخر كلاما نقله أو استفاده من كتاب آخر .

مثال ذلك : قوله في أواخر الفصل الثالث<sup>(٣)</sup> :

« أن طلب الحكم من المدعى ليس بشرط ، لكنه من آداب القضاء ». بينما هو قد قرر قبل ذلك<sup>(٤)</sup> أن من شروط الدعوى أن تكون مشتملة على المطالبة .

(١) انظر ص (٢٩١).

(٢) انظر ص (٣٦٨).

(٣) انظر ص (٤٤٤).

(٤) انظر ص (٣٦٠).

## الفصل السادس مصادر المؤلف في التأليف

المصادر التي استعان بها المؤلف في تأليفه هذا الكتاب معظمها من كتب الفقه والقضاء الحنفي . وقد يأخذ أحياناً من كتب الأصول إذا كانت المسألة التي يتكلم عنها مسألة أصولية ، كما في<sup>(١)</sup> مسألة الاختلاف السابق : هل يرتفع بالإجماع اللاحق أم لا ؟

والكتب التي رجع إليها المؤلف بعضها قد ذكر اسمه ووقفت عليه ، وبعضها ذكر مؤلفه فقط ، واستطاعت بعد البحث الوقوف على اسم الكتاب الذي أخذ منه المؤلف والرجوع إليه .

وبعض الكتب ذكرها المؤلف أو ذكر مؤلفيها ولكنني لم أتمكن من الوقوف عليها ، إما لعدم معرفة الكتاب الذي ذكر المؤلف مؤلفه فقط ، أو لكون أسماء بعض الكتب تتشابه ويصعب معرفة مراد المؤلف منها ، أو لأن الكتب التي يشير إليها المؤلف مخطوطات غير موجودة ، أو موجودة ولا يعلم مكانها ، أو لم تكن في متناول اليد .

وسأذكر هنا المصادر التي أشار المؤلف إلى أنه أخذ منها ، سواء أشار إليها أو إلى مؤلفيها فقط .

### ١ - أدب القاضي<sup>(٢)</sup> .

(١) انظر ذلك في ص (٥٣٩) .

(٢) كتاب أدب القاضي : هو لأبي بكر أحمد بن عمر الخصاف ، رتبه على مئة وعشرين باباً . وهو كما قال حاجي خليفة : « كتاب جامع غاية ما في الباب ونهاية مأرب الطلاب ، ولذلك تلقوه بالقبول . وشرحه فحول أئمة الفروع والأصول . منهم : أبو بكر أحمد بن علي الجصاص المتوفى سنة ٣٧٠ هـ وعمر بن عبد العزيز بن مازه ، ومحمد بن أحمد السرخسي وعبد العزيز بن أحمد الحلواوي وعلي بن الحسين السعدي ، والحسن بن منصور الأوزجندى المعروف =

## ٢ - أصول السرخسي<sup>(١)</sup>

٣ - تبيين الحقائق شرح كنز الدقائق . يذكره تارة بشرح الكثر، و تارة بالتبين<sup>(٢)</sup>

## ٤ - التحرير شرح الجامع الكبير<sup>(٣)</sup>

= بقاضي خان وغيرهم» .

وكتاب أدب القاضي مطبوع متداول مع شرحه لابن مازه ومع شرحه للخصاص .

انظر «كشف الظنون ج ١ ص ٤٦ - ٤٧ ، شرح أدب القاضي للخصاص ج ١ ص ٥٧» .

(١) وهو كتاب في الأصول للإمام شمس الأئمة محمد بن أحمد السرخسي أملأه بالسجن في خوارزم ، فلما وصل إلى باب الشروط حصل له الفرج ، فخرج إلى فرغانة فأكمل بها إملاءه .  
وهو كتاب مطبوع متداول .

انظر «كشف الظنون ج ١ ص ١١٢» .

والسرخسي : هو محمد بن أحمد بن أبي سهل أبو بكر شمس الأئمة السرخسي كان أصولياً مجتهداً ، عده ابن كمال باشا من المجتهدين في المسائل ، أخذ عن شمس الأئمة الحلواني ، وتفقه عليه عبد العزيز بن مازه الأوزجendi . أملأ المبسوط و شيئاً من شرح السير وهو في السجن .

انظر « هدية العارفين ج ٦ ص ٧٦ ، الفوائد البهية ص ٥٨ ، الجواهر المضيئة ج ٢ ص ٢٨» .

(٢) تبيين الحقائق شرح كنز الدقائق : لفخر الدين أبي محمد عثمان بن علي الزيلعي .

أوله : الحمد لله الذي شرح قلوب العارفين بنور هدایته . وهو كتاب مطبوع مشهور ومتداول .

(٣) التحرير شرح الجامع الكبير : لجمال الدين محمود بن أحمد البخاري المعروف بالحصيري ، وهو في ثمان مجلدات بلغ في الجمع والتحقيق الغاية .

انظر « كشف الظنون ج ١ ص ٥٦٨» . ويوجد في مكتبة جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية بالرياض نسخة مخطوطة لهذا الكتاب وهي ناقصة =

- ٥ - تفصيل عقد الفرائد بشرح قيد الشرائد<sup>(١)</sup> ، واشتهر في كلامه باسم : شرح المنظومة الوهابية .
- ٦ - الجامع الصغير<sup>(٢)</sup> .
- ٧ - حاشية شرح الوقاية<sup>(٣)</sup> .
- 

= بعض الأجزاء .

(١) وهو كتاب لعبد البر بن محمد بن محمد بن محمد بن محمد بن محمود المعروف بابن الشحنة الحنفي . وهو شيخ المؤلف كما أشار إلى ذلك في كتابه هذا ص (٢٧٢) .

ولهذا الكتاب نسخ مخطوطة كثيرة : منها نسخة في جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية رقم ٣٤٨٦ / خ .

وفي مكتبة الأوقاف ببغداد أربع نسخ .

وفي دار الكتبخانة ثلاثة نسخ .

وفي دار الكتب الظاهرية ثلاث نسخ .

وفي دار الكتب التونسية نسخة واحدة ، يوجد في مكتبة جامعة الإمام محمد بن سعود فيلم مصور عنها يحمل رقم ٨٤٩٩ / ف .

انظر «الكافل» ص ٥٩ وما بعدها ، فهرس دار الكتب الظاهرية ج ١ ص ٢١٧ ، فهرس الكتبخانة ص ٢٧ .

(٢) الجامع الصغير : كتاب في فروع الحنفية للإمام محمد بن الحسن الشيباني . وهو كما قال حاجي خليفة : «كتاب قديم مبارك مشتمل على ألف وخمسة واثنتين وثلاثين مسألة كما قال البزدوي ، وذكر الاختلاف في مئة وسبعين مسألة ، ولم يذكر القياس ولا الاستحسان إلا في مسائلين ... وقد قيل : لا يصلح المرء للفتوى ولا للقضاء إلا إذا علم مسائله » شرحه مجموعة من العلماء كأبي جعفر الطحاوي ، وأبي بكر الجصاص وأحمد بن محمد الطبرى وأحمد بن إسماعيل التمرتاشى ، وأحمد بن عبد الرشيد البخارى وغيرهم كثير . انظر «كشف الظنون» ج ١ ص ٥٦١ .

وهو كتاب مطبوع عام ١٤٠٦ هـ مع شرحه النافع الكبير لعبد الحى اللكتنى .

(٣) حاشية شرح الوقاية : وهو حاشية ليعقوب باشا بن خضر بيك على شرح الوقاية

- ٨ - خزانة الأكمل<sup>(١)</sup>  
 ٩ - خلاصة الفتاوى<sup>(٢)</sup>  
 ١٠ - ذخيرة العقبي<sup>(٣)</sup>

= عبيد الله بن مسعود المحبوبى . والوقاية لمحمد بن عبيد الله المحبوبى قال حاجي خليفة :

وقد أورد يعقوب باشا في حاشيته دقائق وأسئلة مع الإيجاز في التحرير . وأكثر ما ذكره مأخوذه من شروح الهدایة والتلويح » .

انظر « كشف الظنون ج ٢ ص ٢٠ ٢٠ ٢٢ - ٢٠ ٢١ - ٢٠ ٢٠ » ويوجد في دار الكتب الظاهرية بدمشق نسخة مخطوطة لهذا الكتاب تحمل رقم ٢٦٥١ ، وفي مكتبة جامعة الملك سعود بالرياض فيلم مصور عنها يحمل رقم ١١٣٩ / ف .

(١) خزانة الأكمل في الفروع : كتاب في ست مجلدات لأبي يعقوب يوسف بن علي بن محمد الجرجاني قال حاجي خليفة : « ذكر فيه أن هذا الكتاب محظوظ بجمل مصنفات الأصحاب بدأ بكافي الحاكم ثم بالجامعين ثم بالزيادات ثم بمجرد ابن زياد والمتنقى وشرح الطحاوى وعيون المسائل وغير ذلك » .

انظر « كشف الظنون ج ١ ص ٧٠٢ » .

يوجد في دار الكتب الظاهرية نسخة مخطوطة لهذا الكتاب تحمل رقم ٩٤١٦ . وكذا في الكتبخانه بمصر برقم ٦٨٤٥ .

انظر « فهرس دار الكتب الظاهرية ج ١ ص ٢٩٤ ، فهرس الكتبخانه ص ٤٣ » .

(٢) خلاصة الفتاوى : هو كتاب للشيخ طاهر بن أحمد بن عبد الرشيد البخاري . قال حاجي خليفة : « هو كتاب مشهور معتمد . في مجلدين والخلاصة جامعه للرواية خالية عن الزوائد مع بيان مواضع المسائل وكتب فهرست الفصول والأجناس على رأس كل كتاب ليكون عوناً لمن ابتهل بالفتوى » .

انظر « كشف الظنون ج ١ ص ٧١٨ » .

وهذا الكتاب مطبوع طباعة قديمة جداً ، وقد وفقت على نسخة مطبوعة منه في مكتبة جامعة الملك سعود بالرياض ، تحمل الرقم ٤ و ٢١٧ / ب طبع .

(٣) ذخيرة العقبي : كتاب ليوسف بن جنيد المعروف بأخي جلبي ، وهو حاشية على شرح الوقاية لعبد الله بن مسعود المحبوبى قال حاجي خليفة : « ذخيرة العقبي مقبولة متداولة ، بدأ في تأليفها سنة ٨٩١ هـ وأنتها بعد عشر سنين » .

- ١١ - الزيدات<sup>(١)</sup> .
  - ١٢ - شرح أدب القاضي<sup>(٢)</sup> .
  - ١٣ - شرح التتمة<sup>(٣)</sup> .
  - ١٤ - شرح الجامع الصغير<sup>(٤)</sup> .
  - ١٥ - شرح مجمع البحرين<sup>(٥)</sup> .
- 

= انظر « كشف الظنون ج ١ ص ٨٢٣ ح ٢٠٢١ ص ٢٠٢١ » وهذا الكتاب مطبوع طباعة قديمة وغير مرقم الصفحات وفقت على نسخة منه في مكتبة الحرم المكي بمكة المكرمة تحت رقم ٤ و ٢١٧ / ص ش و ص ز . ويوجد في مكتبة جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية أربع نسخ مخطوطه لهذا الكتاب تحمل الأرقام ٧٠٦٠ ، ٢٦٩٠ ، ٥٨٢٢ ، ٩٣ .

(١) الزيدات : كتاب في فروع الحنفية لمحمد بن الحسن الشيباني ، شرحه مجموعة من العلماء منهم : حسن بن منصور المعروف بقاضي خان ، وشمس الأئمة الحلواني ، وأحمد بن محمد بن عمر العتابي وغيرهم .

انظر « كشف الظنون ج ١ ص ٩٦٢ » .

(٢) شرح أدب القاضي : وهو شرح الإمام برهان الأئمة عمر بن عبد العزيز بن مازه لكتاب أدب القاضي للخصاف . وهو المشهور المتداول اليوم .

قال حاجي خليفة : « ذكر في أوله أنه أورد عقيب كل مسألة من مسائل الكتاب ما يحتاج إليه الناظر ، ولم يميز بينهما بالقول ونحوه » .

انظر « كشف الظنون ج ١ ص ٤٦ - ٤٧ » .

طبع هذا الكتاب في أربعة أجزاء بتاريخ ١٣٩٧ هـ بتحقيق محبي هلال السرحان .

(٣) لم أقف على كتاب شرح التتمة :

وأما التتمة فلعلها تتمة الفتاوي : للإمام برهان الدين محمود بن أحمد بن عبد العزيز الحنفي .

انظر « كشف الظنون ج ١ ص ٣٤٣ - ٣٤٤ » .

(٤) لم أقف على مراد المؤلف بشرح الجامع الصغير حيث أن الجامع الصغير له شروح كثيرة .

(٥) هو شرح عبد اللطيف بن عبد العزيز بن ملك لمجمع البحرين لأحمد بن

- ١٦ - شرح مختصر الطحاوي<sup>(١)</sup>  
 ١٧ - شرح مختصر الكرخي<sup>(٢)</sup>  
 ١٨ - شرح الهدایة<sup>(٣)</sup>

علي بن ثعلب المعروف بالساعاتي . وهو كتاب معتبر .  
 انظر « كشف الظنون ج ٢ ص ١٦٠٠ » .

ولهذا الكتاب عدد من النسخ المخطوطة ، منها في مكتبة الأوقاف العامة ببغداد عشر نسخ . وفي دار الكتب الظاهرية أربع نسخ . وفي المكتبة الوقفية بحلب نسخة واحدة ، يوجد في مكتبة جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية فيلم مصور عنها يحمل الرقم ٧٨٣٩ / ف .

انظر « الكشاف ص ٦٧ » ، فهرس دار الكتب الظاهرية ج ١ ص ٤٥٣ .

(١) لم أقف على مراد المؤلف به : في مختصر الطحاوي في فروع الحنفية مختصر في الفقه مشهور ومطبوع ومتداول وقد قام بشرحه مجموعة من العلماء منهم : علاء الدين السمرقندى ، وأحمد بن محمد المعروف بالأقطع ، ومحمد بن أحمد الخجندى الأسييجابى ، وأبو بكر أحمد بن علي المعروف بالجصاص . وغيرهم .

انظر « كشف الظنون ج ٢ ص ١٦٢٧ » .

ويوجد لشرح مختصر الطحاوى لمحمد الأسييجابى نسخة مخطوطة في مكتبة الأوقاف ببغداد تحت رقم ٣٥٦٢ .

انظر « الكشاف ص ٦٨ » .

(٢) شرح مختصر الكرخي : هو شرح أبي الحسين أحمد بن محمد القدوري لمختصر عبد الله بن الحسين الكرخي في فروع الحنفية .  
 ذكر حاجي خليفة : أن أوله « الحمد لله ولـي الحمد ومستحقه » .

انظر « كشف الظنون ج ٢ ص ١٦٣٤ » .

يوجد في دار الكتب الظاهرية نسخة مخطوطة له تحمل رقم ٥٥٤٤ .

انظر « فهرس دار الكتب الظاهرية ج ١ ص ٤٥٦ » .

(٣) شرح الهدایة : هو الكتاب المتداول المشهور المسماى فتح القدير للإمام كمال الدين محمد بن عبد الواحد المعروف بابن الهمام الحنفي . طبع سنة ١٣١٨ هـ بالمطبعة الكبرى الأميرية بيلاق في ثماني أجزاء هو وتمكنته المسماة : نتائج الأفكار في كشف الرموز والأسرار ، لأحمد بن فودر المعروف بقاضي زاده =

= أفندي .

- ١٩ - شرح الوقاية<sup>(١)</sup> .
  - ٢٠ - الظهيرية<sup>(٢)</sup> .
  - ٢١ - فتاوى الإمام رشيد الدين<sup>(٣)</sup> .
  - ٢٢ - الفتاوی البزازیة<sup>(٤)</sup> .
- 

(١) شرح الوقاية : هو شرح الإمام صدر الشريعة الثاني عبيد الله بن مسعود المحبوبى لرواية لبرهان الشريعة محمود بن عبيد الله المحبوبى .

انظر « كشف الظنون ج ٢ ص ٢٠٢١ » .

وهذا الكتاب مطبوع بهامش كتاب كشف الحقائق ، ومطبوع وحده في أربع أجزاء طباعة قديمة عام ١٣١٩ هـ .

(٢) لعل المراد بها الفتاوی الظهيرية لظهير الدين أبي بكر محمد بن أحمد القاضي المحتسب .

انظر « كشف الظنون ج ٢ ص ١٢٢٦ » .

(٣) وتسمى الفتاوی الرشیدیة :

انظر « كشف الظنون ج ٢ ص ١٢٢٣ ، إيضاح المكون ج ٤ ص ١٥٦ » .  
ورشید الدین هو : محمد بن عمر بن عبد الله الصائغ رشید الدین السنجی « بکسر السین : قریة بمرو » الحنفی المتوفی سنة ٥٩٨ هـ له من الكتب شرح التکملة . فتاوى الرشیدی .

انظر « هدیۃ العارفین ج ٦ ص ١٠٥ ، الفوائد البهیة ص ١٨٣ ،  
الجواهر المضییة ج ٢ ص ١٠٣ ، معجم المؤلفین ج ١١ ص ٨٦ » .

(٤) الفتاوی البزازیه للشيخ محمد بن محمد بن شهاب المعروف بابن البزار الكردي .

قال حاجی خلیفة : « وهو كتاب جامع لشخص فيه زبدة مسائل الفتاوی والواقعات من الكتب المختلفة ، ورجح ما ساعده الدليل وذكر الأئمۃ أن عليه التعویل وسماه الجامع الوجیز » .

انظر « كشف الظنون ج ١ ص ٢٤٢ » .

وهذا الكتاب مطبوع بهامش كتاب الفتاوی الهندیة الجزء الرابع والخامس ، وهو مشهور ومتداول .

٢٣ - الفتاوى الخانية<sup>(١)</sup>

٢٤ - الفتاوى الصغرى<sup>(٢)</sup>

٢٥ - الفصول العمادية<sup>(٣)</sup>

(١) الفتاوى الخانية : هو الكتاب المعروف بفتاوى قاضي خان . وهو للإمام فخر الدين حسن بن منصور الأوزجندى الفرغانى . قال حاجى خليقه : « وهى مشهورة مقبولة معنوم بها متداولة بين أيدي العلماء والفقهاء ، وكانت هي نصب عين من تصدر للحكم والإفتاء ، ذكر في هذا الكتاب جملة من المسائل التي يغلب وقوعها وتمن الحاجة إليها وتدور عليها وافعات الأمة » .

انظر « كشف الظنون ج ٢ ص ١٢٢٧ » .

وهذا الكتاب مطبوع بهامش كتاب الفتاوى الهندية الأجزاء : الأول والثانى والثالث وهو مشهور متداول .

(٢) الفتاوى الصغرى : للإمام عمر بن عبد العزيز المعروف بحسام الدين . بوبيها نجم الدين يوسف بن أحمد الخوارزمي الخاصى .

انظر « كشف الظنون ج ٢ ص ١٢٢٤ » .

ويوجد في جامعة الملك سعود بالرياض نسخة مخطوطة لهذا الكتاب تحمل رقم ١٨٨٣ .

(٣) الفصول العمادية : كتاب في فروع الحنفية تعرف بفصل العمادي لجمال الدين بن عماد الدين . وقيل : لعبد الرحيم بن أبي بكر المرغيناني . قال حاجى خليقه : « رتبتها على أربعين فصلاً في المعاملات ... قال في أوله : وترجمت هذا المجموع بفصل الأحكام لأصول الأحكام » .

انظر « كشف الظنون ج ٢ ص ١٢٧٠ » .

يوجد في المكتبات الوقفية بحلب المكتبة العثمانية نسخة مخطوطة تحمل رقم ٢٦٢ ، وفي مكتبة جامعة الملك سعود بالرياض نسخة مصورة عنها تحمل رقم ٩٩٥ / ص .

كما يوجد في دار الكتب الظاهرية نسخة مخطوطة منه تحمل رقم ٦١٤ ورقم ٧٠٣٦ .

انظر « فهرس دار الكتب الظاهرية ج ٢ ص ٧٣ » .

٢٦ - الفواكه البدريّة<sup>(١)</sup> .

٢٧ - القنية<sup>(٢)</sup> .

٢٨ - الكافي<sup>(٣)</sup> .

---

(١) الفواكه البدريّة في الأقضية الحكميّة : لمحمد بن محمد المصري الحنفي المعروف بابن الغرس .

أولها حمداً لله الذي إذا قضى لطف ولا معقب لحكمه ، ذكر أنه ابتدى بالحكم فنظم هذين البيتين :

أطْرَافُ كُلِّ قَضَيَّةٍ حُكْمِيَّةٍ سُلْطَانٌ يَلْوُحُ بِعَدَّهَا التَّحْقِيقُ  
حُكْمٌ وَمَحْكُومٌ بِهِ وَلَهُ وَمَحْكُومٌ عَلَيْهِ وَحَاكِمٌ وَطَرِيقُ  
رَتِبَاهَا عَلَى سَتَةِ فَصُولٍ عَلَى النَّسْقِ الْوَارِدِ فِي بَيْتِ الشِّعْرِ .  
انظر « كشف الظنون » ج ٢ ص ١٢٩٣ .

وهذا الكتاب مطبوع مع شرحه المجاني الزهرية لمحمد علي الجارم ، طبع في مطبعة النيل بشارع محمد علي بمصر ، وقد وقفت على نسخة منه في مكتبة خاصة .

(٢) هي قنية المنية : لمختار بن محمود الزاهدي .

قال حاجي خليفة : « نقل عنها بعض العلماء في كتبهم . لكنها مشهورة عند العلماء بضعف الرواية ، وأن أصحابها معتزلي ، ذكر في أولها أنه استصفاها من منية الفقهاء لأستاذه بديع بن أبي منصور العراقي ».  
انظر « كشف الظنون » ج ٢ ص ١٣٥٧ .

ويوجد في مكتبة الإمام محمد بن سعود الإسلامية نسخة مخطوطه لهذا الكتاب تحمل رقم ٣٥٧٢ / خ وفي مكتبة الأوقاف العامة بيغداد نسختان تحمل رقم ٧٣٩٢ ورقم ٧٤٣٤ وفي دار الكتب الظاهرية بدمشق يوجد لها عدد من النسخ .

انظر « الكشاف » ص ٧٤ - فهرس دار الكتب الظاهرية ج ٨٩ .

(٣) الكافي في فروع الحنفية : للحاكم الشهيد محمد بن محمد الحنفي .

قال حاجي خليفة « جمع فيه كتب محمد بن الحسن ... وهو كتاب معتمد في نقل المذهب ، وشرحه جماعة من المشايخ منهم السرجسي وهو المشهور بمسبّوط السرجسي » .

=

- ٢٩ - كنز الوصول إلى معرفة الأصول<sup>(١)</sup> .
- ٣٠ - المبسوط<sup>(٢)</sup> .
- ٣١ - المحيط البرهاني<sup>(٣)</sup> .

= انظر «كشف الظنون ج ٢ ص ١٣٧٨ » .

ويوجد في الكتبخانة بمصر نسخة مخطوطة لهذا الكتاب تحمل رقم ١٣٢٧ .  
انظر «فهرس الكتبخانة ص ١٠١ » .

(١) كنز الوصول إلى معرفة الأصول : لعلي بن محمد بن عبد الكريم البزدوي .  
شرحه مجموعة من العلماء .

انظر «كشف الظنون ج ١ ص ١١٢ » .

يوجد في دار الكتب القطرية نسخة مخطوطة له تحمل رقم ٧٩١ .

انظر فهرس دار الكتب القطرية ج ١ ص ١٩٢ » .

(٢) لم أقف على مراد المؤلف بالمبسوط ، وذلك لكثره الكتب التي تسمى بهذا  
الاسم .

ولعل المراد به المبسوط في فروع الحنفية لمحمد بن الحسن الشيباني وهو  
المسمى بالأصل .

قال حاجي خليفة في كشف الظنون ج ٢ ص ١٥٨١ : « وهو المراد حيث ما  
وقع في الكتب » .

أو لعله المبسوط شرح الكافي : للسرخسي حيث ورد في كشف الظنون  
ص ١٥٨٠ - تعليقاً - « إذا أطلق المبسوط في شروح الهدایة وغيرها أريد مبسوط  
السرخسي ... » .

(٣) المحيط البرهاني في الفقه النعماني : للشيخ برهان الدين محمود بن أحمد بن  
عبد العزيز بن عمر بن مازه وقد اختصره وسمى مختصره الذخیره .

انظر «كشف الظنون ج ٢ ص ١٦١٩ » .

وفي جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية فيلم مصور عن نسخة توجد في  
مكتبة حلب الواقية يحمل الأرقام ٧٦٠٩ / ف - ٧٦١٠ / ف - ٧٦١١ / ف .  
ويوجد كذلك في الكتبخانة بمصر نسخة مخطوطة لهذا الكتاب تحمل رقم  
١٤٠٨ .

انظر «فهرس الكتبخانة ص ١٢٥ » .

- ٣٢ - مختصر الطحاوي<sup>(١)</sup> .
- ٣٣ - المنار<sup>(٢)</sup> .
- ٣٤ - النهاية<sup>(٣)</sup> .

(١) تقدم التعريف به قريباً .

(٢) هو منار الأنوار في أصول الفقه : للشيخ عبد الله بن أحمد المعروف بحافظ الدين النسفي . قال حاجي خليفة : « هو متن متين جامع مختصر نافع ... وهو مع صغر حجمه ووجازة نظمه بحر محيط » .

قام بشرحه مجموعة من العلماء منهم : محمد بن أحمد بن عبد العزيز القوني والعلامة زين بن نجمي وعبد اللطيف بن ملك وقاسم بن قطلوبغا وغيرهم كثير .

انظر « كشف الظنون ج ٢ ص ١٨٢٣ وما بعدها » وهو كتاب مطبوع مع شرحه لابن ملك ومداول .

(٣) لم أقف على مراد المؤلف بهذا الكتاب . حيث ورد هذا الاسم لعدد من كتب الفقه الحنفي منها : النهاية شرح الوقاية .

انظر « كشف الظنون ج ٢ ص ١٩٨٩ » . ومنها : نهاية الكفاية شرح الهدایة . انظر « المرجع السابق ص ٢٠٣٢ » . ومنها : النهاية في الفروع . انظر « المرجع السابق ص ١٩٨٩ » .

## الفصل السابع طريقة المؤلف في الأخذ من المصادر

بتتبع طريقة المؤلف في إشارته إلى المصادر تبين أنه تارة يشير إلى المصدر الذي استفاد منه ، وتارة لا يشير إلى ذلك .

فأما الموضع التي اشار فيها إلى المصادر فلم يسلك في كيفية ذلك منهاجاً واحداً . بل سلك في صدد ذلك طرقاً كثيرة قد تكون هي كل الطرق الممكن استعمالها في هذا المجال ، منها ما يأتي :

١ - أن يذكر اسم المؤلف ثم اسم الكتاب قبل الكلام المنقول ، فيقول مثلاً : قال فلان في كتاب كذا . ثم يورد النص المراد ، ومن أمثلة ذلك :

أ - قوله في أول الفصل الثالث<sup>(١)</sup> :

« قال مولانا العلامة ابن الغرس<sup>(٢)</sup> في الفواكه البدرية : هو إما الشرع . . . الخ » .

ب - قوله<sup>(٣)</sup> : « ذكر العلامة الشيخ الإمام رشيد الدين رحمة الله في آخر فتاويه في كل موضع يكون القضاء سبيلاً لثبتوت الحكم يشترط في ذلك ذكر القاضي » .

٢ - أن يذكر اسم الكتاب ، ثم يذكر اسم المؤلف قبل الكلام

(١) انظر ص (٤٣٧) .

(٢) ابن الغرس هو : محمد بن محمد بن خليل بدر الدين المعروف بابن الغرس المصري الحنفي . له شعر جيد ومصنفات منها : الفواكه البدرية . تولى عدة وظائف ونائب في القضاء في القاهرة مدة . توفي سنة ٩٣٢ اثنين وثلاثين وتسعمئة .

انظر « المجاني الزهرية ص ٢ - ٣ ، هدية العارفين ج ٦ ص ١٣٢ » .

(٣) انظر ص (٦١٢) .

المنقول ، فيقول مثلاً : وفي كتاب كذا لفلان ثم يورد النص المراد .  
ومن أمثلة ذلك :

أ - قوله في أوائل الفصل الخامس <sup>(١)</sup> :  
« وفي شرح الكنز للزيلعي <sup>(٢)</sup> أن العلم بالخلاف  
شرط . . . » .

ب - قوله في مسألة اشتراط صيروحة المحل محل اجتهاد وقوع  
الاختلاف في الصدر الأول بين الصحابة والتابعين حيث قال <sup>(٣)</sup> :  
« وذكر في شرح الوقاية للعلامة صدر الشريعة <sup>(٤)</sup> أنه لا يشترط  
ذلك . . . » .

٣ - أن يذكر اسم المؤلف فقط قبل الكلام المنقول دون الإشارة  
إلى الكتاب المنقول منه فيقول مثلاً : قال فلان ، ويورد النص المراد .  
ومن أمثلة ذلك :

أ - قوله <sup>(٥)</sup> في مسألة الخلاف السابق : هل يرتفع بالإجماع

---

(١) انظر ص (٤٩٥) .

(٢) الزيلعي : هو عثمان بن علي بن محجن أبو محمد فخر الدين الزيلعي كان  
مشهوراً بمعرفة الفقه والنحو والفرائض قدم القاهرة سنة ٧٠٥ هـ ودرس وأفتى  
ونشر الفقه وألف تبيين الحقائق . توفي سنة ٧٤٣ هـ ثلاث وأربعين وسبعين  
وُدفن بالقرافة .

انظر « الفوائد البهية ص ١١٥ ، الجوادر المضيّة ج ١ ص ٣٤ » .

(٣) انظر ص (٥٤٩) .

(٤) صدر الشريعة : هو عبيد الله بن مسعود بن تاج الشريعة محمود بن صدر الشريعة  
الأول أحمد بن جمال الدين المحبوبي البخاري المعروف بصدر الشريعة الثاني ،  
أخذ العلم عن جده تاج الشريعة . من مؤلفاته : شرح وقاية الرواية ، توفي سنة  
٧٤٧ هـ سبع وأربعين وسبعين .

انظر « تاج الترجم ص ٤٠ - الفوائد البهية ص ١٠٩ - طبقات الفقهاء  
ص ١١٣ - هدية العارفین ج ٥ ص ٦٤٩ » .

(٥) انظر ص (٥٤٦) .

اللاحق : « وعن شمس الأئمة<sup>(١)</sup> أن الخلاف السابق يرتفع بالإجماع اللاحق بلا خلاف ... ». .

ب - قوله<sup>(٢)</sup> في مسألة تعليق عزل القاضي بالشرط : « قال العلامة ظهير الدين المرغيناني : <sup>(٣)</sup> ونحن لانفتني بصححة تعليق العزل بالشرط ». .

٤ - أن يذكر اسم الكتاب المنقول منه فقط قبل الكلام المنقول دون الإشارة إلى مؤلف الكتاب ، فيقول مثلاً : ذكر كتاب كذا ، ثم يورد النص . ومن أمثلة ذلك :

أ - قوله<sup>(٤)</sup> في مسألة القضاء للغائب وعلى الغائب : « وذكر في الفصول العمادية من الفصل الخامس عن مبسوط خواهر زاده<sup>(٥)</sup> : لا ينبغي للقاضي أن يقضى للغائب من غير خصم ... ». .

(١) المراد به السرخي المتقدم ذكره .

(٢) انظر ص (٦٦٢).

(٣) ظهير الدين المرغيناني : هو علي بن عبد العزيز بن عبد الرزاق ظهير الدين الكبير المرغيناني ، تفقه على أبيه عبد العزيز وغيره ، وتفقه عليه ابنه الحسن بن علي توفي سنة ٥٠٦ هـ ست وخمسين .

انظر « الفوائد البهية ص ١٢١ ، الجوادر المضيّة ج ١ ص ٣٦٤ » .

(٤) انظر ص (٥١٤).

(٥) هو محمد بن الحسين بن محمد بن الحسين البخاري المعروف ببكر خواهر زاده كان إماماً فاضلاً - وكان من عظماء ماوراء النهر ، له مؤلفات عدّة منها : المبسوط في الفروع - شرح الجامع الكبير - شرح أدب القاضي - شرح مختصر القدوري .

ومعنى خواهر زاده - ابن أخت عالم - توفي سنة ٤٨٣ هـ ثلث وثمانين وأربعين .

انظر « الفوائد البهية ص ١٦٣ ، الجوادر المضيّة ج ٢ ص ٤٩ ج ١ ص ٢٣٦ » .

ب - قوله<sup>(١)</sup> في مسألة عزل القاضي للوصي المختار : « وذكر في الخلاصة عن نسخة الإمام المحقق خواهر زاده رحمة الله تعالى لا ينبغي للقاضي أن يعزله . . . »

٥ - أن يذكر اسم المؤلف ثم اسم كتابه الذي نقل منه وذلك بعد نقل النص فيقول مثلاً بعد إيراد النص : كذا ذكره فلان في الكتاب الفلاني .

ومن أمثلة ذلك :

أ - قوله<sup>(٢)</sup> : « لو أدعى - أي : أحد الورثة - عيناً من أعيان التركة أنه اشتراه من الميت ، أو وبهه الميت وسلمه إليه ، لا تسمع دعواه بذلك بعد القسمة . كذا قاله الزاهدي<sup>(٣)</sup> في القنية » .

ب - قوله<sup>(٤)</sup> في مسألة نفاذ القضاء بشهادة الزور ظاهراً وباطناً « والقضاء يقرره في الظاهر ، لا أن القضاء أثبت أمراً لم يكن ، وقد يجعل المعدوم موجوداً والموجود معدوماً بالاعتبار الشرعي ، كذا قرر المحقق العلامة ابن الغرس في رسالته في القضاء » .

٦ - أن يذكر اسم الكتاب الذي نقل منه ، ثم يذكر اسم مؤلفه وذلك بعد إيراد الكلام المراد ، فيقول مثلاً بعد إيراد النص : كذا ذُكر في

(١) انظر ص (٦٦٠) .

(٢) انظر ص (٧٣٩) .

(٣) الزاهدي : هو مختار بن محمود بن محمد الزاهدي أبو الرجاء الغزمي الملقب نجم الدين تفقه على بديع بن أبي منصور العراقي وعلاء الدين الخياطي وبرهان الأئمة محمد عبد الكريم التركستاني . من مؤلفاته : شرح مختصر القدوسي - القنية . توفي سنة ٦٥٨ هـ ثمان وخمسين وستمائة .

انظر « الجوادر المضيّة ج ٢ ص ١٦٦ ، الفوائد البهية ص ٢١٢ - كشف الظنون ج ٢ ص ١٣٥٧ » .

(٤) انظر ص (٥٨٠) .

الكتاب الفلاني لفلان .  
ومن أمثلة ذلك :

أ - قوله<sup>(١)</sup> : « إذا كانت الكفالة بمال مؤجل ومات الكفيل يؤخذ  
من تركته في الحال ، كذا في المجمع وشرح الهدایة لفخر  
المحققين العلامة ابن الهمام رحمه الله تعالى » .

ب - قوله<sup>(٢)</sup> في أمر القاضي هل يكون حكماً :  
« وكذا لو قال بعد الشهادة وطلب الحكم سلم المحدود  
للدعى لا يكون هذا حكماً منه ، وهكذا ذكر المسألة في الباب  
الأول من فتاوى العلامة رشيد الدين رحمه الله » .

٧ - أن يذكر اسم المؤلف فقط بعد نقل النص دون أن يذكر اسم  
الكتاب الذي نقل منه ، فيقول مثلاً بعد إيراد النص : كذا ذكره فلان .  
ومن أمثلة ذلك :

أ - قوله<sup>(٣)</sup> في مسألة نفاذ القضاء بشهادة الزور ظاهراً وباطناً : « إن  
أبا حنيفة لم يجعل الحرام المحسن وهي الشهادة الكاذبة من حيث  
أنها إخبار كاذب سبباً للحل ، بل حكم القاضي صار بإنشاء عقد  
جديد كما قررناه وهو ليس حراماً بل هو واحب ، لأن القاضي غير  
عالِم بذب الشهود ، كذا حقيقه صدر الشريعة » .

ب - قوله<sup>(٤)</sup> في مسألة نفاذ القضاء ببعض المدعى به :  
« قلت : ويستفاد من هذا كما قال بعض المشائخ نفاذ القضاء  
بعض المدعى به عند قيام البينة على الكل ، وهي واقعة لم يوجد  
لها رواية إلا هذه ، كما ذكره الزاهي عن أستاده » .

---

(١) انظر ص (٤٧٢) .

(٢) انظر ص (٥٨٣) .

(٣) انظر ص (٥٦٩) .

(٤) انظر ص (٥٨٥) .

٨ - أن يذكر اسم الكتاب المنقول منه بعد إيراد الكلام المنقول دون أن يذكر اسم المؤلف ، فيقول مثلاً بعد إيراد النص : كذا ذكر في الكتاب الفلاني .

ومن أمثلة ذلك :

أ - قوله : <sup>(١)</sup> إن الخصاف <sup>(٢)</sup> رحمه الله تعالى لم يعتبر الخلاف بيننا وبين الإمام الشافعي <sup>(٣)</sup> رحمه الله تعالى ، وإنما اعتبر الخلاف بين المتقدمين وهم الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين ومن بعدهم من السلف ، كذا ذكر في المحيط » .

---

(١) انظر ص (٥٤٩) .

(٢) الخصاف : هو أحمد بن عمر بن مهير الإمام أبو بكر الخصاف كان ورعاً زاهداً يأكل من كسب يده .

روى عن أبيه عن الحسن عن أبي حنيفة .

صنف كتاب الخراج ، وكتاب الحيل ، وكتاب أدب القاضي ، وكتاب الشروط ، وكتاب أحكام الأوقاف .

توفي سنة ٢٦١ هـ إحدى وستين ومتين بمدينة بغداد .

انظر « الفوائد البهية » ص ٢٩ ، الجواهر المضيئة ج ١ ص ٨٧ » .

(٣) الشافعي : هو محمد بن إدريس بن العباس بن عثمان بن شافع بن السائب بن عبيد بن عبد يزيد بن هاشم بن المطلب بن عبد مناف القرشي أبو عبد الله الشافعي نزيل مصر . ولد بسقلان سنة ١٥٠ هـ خمسين وستة ، فلما أتى عليه ستان حملته أمه إلى مكة ، وهناك تلقى العلم روى عن مسلم بن خالد ومالك بن أنس وأبن عبيته وغيرهم كثير روى عنه إبراهيم بن المنذر وأحمد بن حنبل وأبو ثور وغيرهم كثير ، انتشر علمه في مصر وفي غيرها من بلاد المسلمين وأتى عليه كثير من العلماء والمحدثين . توفي في آخر يوم من رجب سنة ٢٠٤ هـ أربع وستين .

انظر ترجمته في « تهذيب التهذيب » ج ٩ ص ٢٥ ، آداب الشافعي ومناقبه : البداية والنهاية ج ١٠ ص ١٨٤ : تهذيب الأسماء واللغات ج ١ ص ٤٤ » .

ب - قوله<sup>(١)</sup> في مسألة استخلاف القاضي :

« لأن قاضي القضاة هو الذي يتصرف في القضاة تقليداً وعزلاً كذا ذكر في الفصول نقلأً عن الذخيرة ». .

٩ - أن ينقل كلاماً يذكر أنه حُكى عن أحد العلماء دون أن يذكر اسم الحاكي أو اسم الكتاب الذي أخذ منه .

ومن أمثلة ذلك :

أ - قوله في المقدمة<sup>(٢)</sup> :

« وحُكى عن القاضي نجم الدين أبي بكر اليعقوبي<sup>(٣)</sup> رحمه الله أنه كتب جواب المسألة ، وكان المستفتني خياطاً فصنع لثوبه زراً وعروة ... ». .

ب - قوله في أول الفصل الثامن<sup>(٤)</sup> :

« حُكى عن الشيخ الإمام عبد الواحد الشيباني<sup>(٥)</sup> الحنفي رحمه الله تعالى أن ما يفعله القاضي من التفويف إلى شافعى المذهب ... ». .

١٠ - أن ينسب المؤلف إلى مجموعة من الكتب دون أن يذكر أحدها أو مؤلفها .

ومن أمثلة ذلك :

أ - قوله<sup>(٦)</sup> في مسألة عدم اشتراط الدعوى للشهادة على الوقف :

(١) انظر ص (٦٥٥) .

(٢) انظر ص (١٧٠) .

(٣) لم أقف على ترجمته في الكتب التي اطلعت عليها .

(٤) انظر ص (٦٨٦) .

(٥) هو عبد الواحد الشيباني الملقب بالشهيد كان من كبار فقهاء ماوراء النهر وكان يرجع إليه في كثير من الواقع والنوازل .

انظر « العجواز المضيئة ج ١ ص ٣٣٤ ، الفوائد البهية ص ١١٣ » .

(٦) انظر ص (٤٥٧) .

« منها الشهادة القائمة على وقف لا يشترط في الحكم به الدعوى مطلقاً ، كذا رأيت في بعض الكتب .

ب - قوله<sup>(١)</sup> في الشهادة على التدبير :

« ومنها الشهادة على التدبير فإنها مقبولة عندهما خلافاً لأبي حنيفة رحمة الله كما في عتق العبد ، كذا رأيت في بعض الكتب المعتمدة في المذهب » .

وأما<sup>(٢)</sup> الموضع التي لا يحيل المؤلف فيها على المصادر فهي قليلة : وحيث أن المؤلف كثيراً ما يذكر المصادر التي استفاد منها ويحيل عليها ، كما اتضح من الأمثلة المتقدمة وغيرها ، فإن عدم ذكره للمصدر قد يكون ناتجاً عن السهو أو النسيان أو تحريف النسخ . وقد يكون اجتهاداً من المؤلف لكون مانقله شيئاً مشهوراً ومتدولاً في معظم الكتب .

وقد وقفت على ما يجوز أن يكون مصدراً لبعض المسائل التي أوردها المؤلف دون أن يشير إلى مراجعها . ومن أمثلة ذلك :

أ - قوله<sup>(٣)</sup> في مسألة الخلاف في مكان إقامة الدعوى : « فإذا كان المدعي في خطة قاض لا يكون لذلك القاضي طلب غريميه وهو من أهل خطة قاض آخر ». فإن هذه الجملة توجد في كتاب الفواكه البدوية لابن الغرس المطبع مع المجاني الزهرية ص ٧٦ وعصر ابن الغرس سابق لعصر المؤلف .

---

(١) انظر ص (٧٤٢) .

(٢) عطف على الجملة السابقة وهي : ( فاما الموضع التي أحال ) ص (٨٢) .

(٣) انظر ص (٢٥٦) .

ب - قوله<sup>(١)</sup> بعد الجملة السابقة بقليل :

« وإذا قال السلطان للقاضي : لا تقضى على فلان ، ولا لفلان ، ولا في الحادثة الفلانية ، فإنه لا يصير قاضياً في ذلك ». فإن هذه الجملة موجودة في الفواكه البدوية المتقدم ذكره وفي الصفحة نفسها ..

ج - قوله في مسألة أخذ المفتى أجراً على فتواه الواردة في آخر الفصل الأول<sup>(٢)</sup> حيث قال :

« وأما المفتى فلا بأس أن يأخذ شيئاً على كتابة جواب الفتوى ، وذلك لأن الواجب عليه الجواب باللسان دون الكتابة . فإن قلت : إذا كان الواجب عليه الجواب فقد حصل بالكتابة ووقع عن الواجب فلا يجوز له أخذ الأجرا ، كما في سائر الواجبات ... الخ ». فإن هذا الكلام إلى آخر الفصل يوجد في كتاب تفصيل عقد الفوائد شرح قيد الشرائد لابن الشحنة ورقة ١٤٨ - أ ، وهو كتاب مخطوط وعصر مؤلفه سابق لعصر المؤلف .

د - قوله في الفصل السابع<sup>(٣)</sup> :

« ويجوز التقليد من السلطان الجائر ، كما يجوز من العادل . أما من السلطان العادل ظاهر ، وأما من السلطان الجائر فلأن الصحابة رضي الله عنهم تقلدوا الأعمال من معاوية<sup>(٤)</sup> ... ». فهذا الكلام يوجد في عدد من كتب الفقه . كما في شرح أدب القاضي للصدر ..... .

(١) انظر ص (٢٦٨).

(٢) انظر ص (٢٨٥).

(٣) انظر ص (٦٣٥).

(٤) ستأتي ترجمة مطولة لمعاوية ص (٦٣٦) مبين فيها فضلها ، وعدم صحة جعله مثالاً للسلطان الجائر .

الشهيد<sup>(١)</sup> ج ١ ص ١٣٠ ولسان الحكام لابن الشحنة<sup>(٢)</sup> ص ٢١٨ وغيرها ، وعصر مؤلفي هذين الكتابين سابق لعصر المؤلف . ولكن المؤلف لم يحل على أحد هذين المصادرين ولا غيرهما .

---

(١) المصدر الشهيد : هو عمر بن عبد العزيز بن مازه أبو محمد حسام الدين المعروف بالصدر الشهيد .

إمام الفروع والأصول من كبار الأئمة وأعيان الفقهاء ولد سنة ٤٨٣ هـ ثلث وثمانين وأربعين وتووفي سنة ٥٣٦ هـ ست وثلاثين وخمسين من مصنفاته : الفتاوى الصغرى والكبرى وشرح أدب القاضي للخصاف وشرح الجامع الصغير ، والواقعات والمنتقى .

انظر « الفوائد البهية ص ١٤٩ ، الجواهر المضيئة ج ١ ص ٣٩١ ، هدية العارفين ج ٥ ص ٧٨٣ » .

(٢) هو إبراهيم بن محمد بن محمد أبو الوليد الحلبي الحنفي المعروف بابن الشحنة من مؤلفاته : لسان الحكام في معرفة الأحكام توفي سنة ٨٨٢ هـاثنين وثمانين وثمانين .

انظر « هدية العارفين ج ٥ ص ٢١ ، معجم المؤلفين ج ١ ص ٩٦ ، معجم المصنفين ج ٤ ص ٤١٥ » .

## الفصل الثامن المواضيع التي طرقها المؤلف في كتابه هذا

استهلَّ المؤلف كتابه بخطبة الكتاب<sup>(١)</sup> .

فحمد الله تعالى فيها وأثنى عليه بما هو أهله ، وصلَّى على رسوله الكريم ﷺ وعلى أصحابه والتابعين ، ثم ذكر أن العلم كالبحر لا يدرك قراره ولا يستطيع أحد الإحاطة به . وبين أن الفقه هو أهم أنواع العلوم ، وأن الواجب قصده وصرف الهمة إليه .

ثم أهدى هذا الكتاب إلى الحاكم الشرعي بغزة آنذاك ، ودعى له بطول العمر وعلو المنزلة .

ويبين في آخر الخطبة أنه قسم كتابه هذا إلى مقدمة وثمانية فصول .

فأما المقدمة<sup>(٢)</sup> فقد تكلم فيها عن الإفتاء في المواضيع التالية :

١ - بيان أن المفتى مخير في الإفتاء بين أن يفتى بقول أبي حنيفة وبين أن يفتى بقول صاحبيه ، إلا أن يكون أحد الصالحين مع أبي حنيفة فيفتى بقولهما فقط .

٢ - بيان حكم إفتاء القاضي في مجلس الحكم ، وبيان الصحيح في ذلك .

٣ - الكلام عن فتوى المجتهد وفتوى المقلد وذكر شيء من آداب الفتوى وشروط المفتى .

٤ - حكم الإفتاء على المجتهد إذا كان في بلد ليس فيه أعلم منه .

٥ - حكم الإفتاء حالة المشي .

٦ - الإشارة إلى عدم ترديد المستفتى ووجوب الرفق به .

(١) انظر ص (١٣٢).

(٢) انظر ص (١٤٦).

- ٧ - بيان أن اختلاف الأئمة رحمة من الله تعالى وتوسيعة على الناس .
- ٨ - العودة إلى بيان أن المفتى بال الخيار إن شاء أفتى بقول أبي حنيفة وإن شاء أفتى بقول صاحبيه إلا إذا اصطلاح المشايخ على خلاف ذلك ، فيتبع اصطلاحهم ، وذكر أمثلة على ذلك .
- ٩ - الكلام على تضمين الساعي إلى السلطان بدون ذنب وهو ما يسمى الآن بالتعويض عن الضرر .
- ١٠ - بيان عدم جواز اتباع الهوى أثناء الإفتاء ، وذلك بالإفتاء بالأقوال المهجورة والضعيفة .
- ١١ - بيان وجوب التحرز عن الرشوة ونحوها وضرب أمثلة لتحرز العلماء عنها .
- ١٢ - العودة إلى بيان شيء من شروط المفتى وأداب الفتوى .
- ١٣ - بيان طرق الفتوى والإشارة إلى جواز الإفتاء بالإشارة بخلاف القضاء .
- ١٤ - بيان أن الفتوى على الإطلاق على قول أبي حنيفة ثم أصحابه من بعده .
- ١٥ - العودة ثلاثة إلى قوله : أن المفتى بالختار وجعله قولاً مرجحاً ، لأن أبو حنيفة أعلم العلماء في زمانه ونقل ثناء الشافعي عليه .
- ١٦ - بيان أن أداب الفتوى بالكتابة أن يكتب في آخرها : والله الموفق ونحو ذلك .
- ١٧ - خلاف العلماء في كراهة الإفتاء .
- ١٨ - أداب المفتى إذا أراد الإفتاء بما اتفق عليه العلماء أو اختلفوا فيه .
- وأما الفصل الأول : فهو في بيان الصالح للقضاء وغير الصالح له : وقد ذكر فيه المؤلف عدة مسائل منها :

- ١ - بيان شروط القاضي . والوقوف عند ما فيه خلاف بين العلماء في اشتراطه ، كاشتراط السمع والاجتهد والعدالة .
- ٢ - الكلام عن انزال القاضي بالفسق الطارئ عليه .
- ٣ - الكلام عن انزال الإمام والأمير بالفسق الطارئ والفرق بينهما وبين القاضي .
- ٤ - حكم تزويع الفاسق لابنته الصغيرة .
- ٥ - بيان عدم نفاذ قضاء القاضي فيما ارتضى فيه ، وأنه إذا أخذ القضاء بالرשותة لا يصير قاضياً .
- ٦ - حكم تقلد القضاة على من توفرت فيه شروط القاضي .
- ٧ - الكلام عن المحكم وشروطه ، وما يجوز أن يقضى فيه ومملا يجوز .
- ٨ - الكلام عن تقييد ولية القاضي الزمانية والمكانية .
- ٩ - خلاف العلماء في مكان إقامة الدعوى .
- ١٠ - حكم تولية قاضيين أو أكثر قضاة بلد واحد .
- ١١ - أخذ القاضي الأجرة على القضاة وأقوال العلماء في جواز ذلك .
- ١٢ - أخذ المفتري الأجرة على كتابة جواب الفتوى والبحث على الكف عن ذلك احتراماً عن القيل والقال ، وصيانة لماء الوجه عن الابتذال .

وأما الفصل الثاني : فهو في طريق القاضي إلى الحكم :

وقد تكلّم فيه المؤلف عن عدة مسائل منها :

- ١ - طريق القاضي إلى الحكم إذا كان المحكوم به من حقوق العباد المحسنة ، وأن ذلك عبارة عن الدعوى والحججة .
- ٢ - ذكر أنواع الحجوة وهي البينة والإقرار واليمين والنكول عنها والقسامة وعلم القاضي والقرائن .

- ٣ - تعريف الدعوى .
- ٤ - دعوى دفع التعرض والخلاف في قبولها .
- ٥ - اشتراط الدعوى لتفوز القضاء .
- ٦ - الحكم على الغائب ومتى يجوز ذلك .
- ٧ - نصب المسخر عن الغائب .
- ٨ - أنواع نواب الغائب الذين يحكم على الغائب عند حضورهم . وأمثلة ذلك .
- ٩ - أنواع الخصم وهو : أصيل أو وكيل أو وارث أو وصي أو من بيته وبين الغائب اتصال .
- ١٠ - شروط الدعوى .
- ١١ - من شروط الدعوى ألا يسبق من المدعي ما ينافضها .
- ١٢ - الاستثناءات الواردة على هذا الشرط وأمثلة لذلك .
- ١٣ - من شروط الدعوى اشتتمالها على المطالبة .
- ١٤ - ذكر الحدود في دعوى العقار .
- ١٥ - ذكر موضع الإيداع في دعوى الوديعة .
- ١٦ - دعوى السعاية وشرط قبولها .
- ١٧ - بيان أنه في دعوى خرق الثوب وجرح الدابة لا يشترط إحضار الثوب ولا الدابة ، لأن المدعي به في الحقيقة هو الجزء الفائز .
- ١٨ - تعريف الشهادة ومحاذيات التعريف .
- ١٩ - شهادة العبد والمكاتب والمديبر وأم الولد .
- ٢٠ - شهادة المحدود في القذف .
- ٢١ - شهادة الشريك والمفاوض ومن يجر إلى نفسه نفعاً ..
- ٢٢ - شهادة التهاتر .
- ٢٣ - الشهادة التي تقوم على النفي .
- ٢٤ - شهادة أهل الكفر على المسلمين .

- ٢٥ - شهادة المولى لمؤذونه في التجارة .
- ٢٦ - شهادة الأعمى .
- ٢٧ - شهادة الخشى .
- ٢٨ - شهادة العدو على عدوه .
- ٢٩ - العداوة بسبب الدنيا .
- ٣٠ - شهادة الوكيل فيما وكل فيه .
- ٣١ - شهادة البخيل .
- ٣٢ - توجيه عدم قبول شهادة البخيل .
- ٣٣ - شهادة من شهد بوقف مكتب ولده فيه .
- ٣٤ - شهادة من شهد بوقف مدرسة هو صاحب وظيفة فيها .
- ٣٥ - المشابهة بين الخطين .
- ٣٦ - خط الصراف والسمسار .
- ٣٧ - دلالة الشهادة على المدعى به .
- ٣٨ - اتفاق كلام الشاهدين لفظاً ومعنى .
- ٣٩ - أوجه اختلاف الشاهدين في شهادتهما .
- ٤٠ - الاختلاف في الزمان .
- ٤١ - الاختلاف في المكان .
- ٤٢ - الاختلاف في الإنشاء والإقرار .
- ٤٣ - الاختلاف في الفعل .
- ٤٤ - الاختلاف في القول .
- ٤٥ - الاختلاف في القول الملحق بالفعل .
- ٤٦ - الاختلاف في الفعل الملحق بالقول .
- ٤٧ - شهادة عمال الأمير ودواعينه له .
- ٤٨ - شهادة الشتام .
- ٤٩ - بينة الإكراه وبينة الطوعية .

- ٥٠ - شهادة من أكل طعاماً هيء من قبل المشهود له .
- وأما الفصل الثالث : فهو في المحكوم له :
- وقد تكلم فيه المؤلف في عدة مباحث هي :
- ١ - بيان أن المحكوم له نوعان الشرع والعبد .
  - ٢ - تقسيم المدعى إلى مدعٍ حقيقة وهو ظاهر ، مدعٍ حكماً وهو الموكل واليتيم ، وكل من اعتبر الشرع المباشر للدعوى نائباً عنه .
  - ٣ - تعريف المدعى والمدعى عليه ،
  - ٤ - القضاء على الغائب ونصب الوكيل عنه .
  - ٥ - القضاء للغائب .
  - ٦ - ذكر مسائل تناسب هذا الفصل .
  - ٧ - بيان أن طلب الحكم من المدعى ليس بشرط لصحة القضاء . وكذا قول القاضي أحکم .
  - ٨ - إمهال القاضي المدعى عليه ثلاثة أيام عند دفعه الدعوى وطلبه الإمهال .
- أما الفصل الرابع : فهو في أحكام المحكوم عليه :
- وقد تكلّم فيه المؤلف في عدة مواضيع هي :
- ١ - بيان أن المحكوم عليه لا يكون إلا العبد .
  - ٢ - بيان أن المحكوم عليه تارة يكون واحداً وتارة يكون كثيراً .
  - ٣ - تعريف المدعى عليه .
  - ٤ - المراد بكون المحكوم عليه واحداً وكونه كثيراً .
  - ٥ - القضاء بحرية الأصل .
  - ٦ - القضاء بالملك المطلق .
  - ٧ - القضاء بوقفيه موضع .
  - ٨ - المحكوم عليه في حقوق الشرع .
  - ٩ - مواضع لا يحتاج الحكم فيها إلى دعوى بل يكتفى بالشهادة .

- ١٠ - الشهادة القائمة على وقف سواء كان الوقف خاصاً أو عاماً .
- ١١ - الشهادة على النسب .
- ١٢ - الشهادة على عتق الأمة .
- ١٣ - الشهادة على حرية العبد ، سواء كانت أصلية أم طارئة .
- ١٤ - الشهادة على رؤية الهلال .
- ١٥ - اشتراط الحكم لثبوت هلال رمضان .
- ١٦ - الشهادة على التدبير سواء كان تدبيراً للأمة أو للعبد .
- ١٧ - الشهادة على التطبيق .
- ١٨ - الشهادة على الخلع .
- ١٩ - الشهادة على حرم المتصاهرة .
- ٢٠ - الشهادة على الإيلاء ..
- ٢١ - الشهادة على الظهور .
- ٢٢ - اشتراط الدعوى في حقوق العباد إلا في مسألة إسنادة أحد  
الخصمين الأدب على القاضي .
- وأما الفصل الخامس : فهو فيما ينفذ قضاء القاضي فيه وما لا ينفذ :  
وقد تكلّم فيه المؤلّف في عدة مباحث هي :
- ١ - أن حكم الحاكم ينفذ في كل ما اختلف فيه العلماء إذا كان  
الحاكم عالماً بموضع الخلاف .
  - ٢ - قضاء القاضي بما يخالف رأيه سواء كان عامداً أو ناسياً، وسواء  
كان مجتهداً أو مقلداً ، وسواء كانت الولاية من السلطان مطلقة أو مقيدة  
بما صحّ من مذهب معين .
  - ٣ - الأوجه الأربع لقضاء القاضي من حيث جواز نقضه .
  - ٤ - موافقة القضاء للدليل شرعاً وعدم مخالفته لأخر .
  - ٥ - موافقة القضاء للدليل شرعاً ومخالفته لأخر .
  - ٦ - قضاء القاضي في محل الخلاف فيه في نفس القضاء كقضاء

المرأة والفاقد .

٧ - مخالفة القضاء للدليل الشرعي .

٨ - أمثلة للأوجه المذكورة وذكر خلاف العلماء في بعضها .

٩ - الخلاف في بيع أم الولد . ومنشأ الخلاف .

١٠ - الكلام عن مسألة ما إذا وقع الخلاف في عصر ، ثم أجمع العلماء على أحد القولين في عصر آخر : هل ينعقد الإجماع ويرتفع الخلاف السابق أم لا ؟ وذكر أقوال الفقهاء في ذلك والمعتمد عند الأصوليين .

١١ - اشتراط صيغة المثل محل اجتهاد ، وقوع الخلاف فيه بين أهل الصدر الأول من الصحابة والتابعين وذكر خلاف العلماء .

١٢ - مسألة مشهورة ومهمة جداً وهي مسألة نفاذ القضاء بشهادة الزور ظاهراً وباطناً ، وخلاف العلماء في ذلك مع أبي حنيفة .

١٣ - مسألة ما إذا ادعت المرأة أن زوجها أبانها بثلاث أو بواحدة ، فجحد الزوج وحلفه القاضي .

وأما الفصل السادس : فهو في الحكم :

وقد تكلم فيه المؤلف في عدة مسائل هي :

١ - تعريف الحكم لغة وفي الاصطلاح المنطقي والأصولي والشرعي .

٢ - الصيغ الشرعية للقضاء .

٣ - أمر القاضي إذا وقع بعد دعوى صحيحة وشهادة مستقيمة : هل يكون حكماً ؟ وأمثلة على ذلك .

٤ - نفاذ القضاء ببعض المدعى به عند قيام البينة على الكل .

٥ - فعل القاضي هل يكون حكماً وأمثلة لذلك .

٦ - تنفيذ القاضي هل يكون حكماً والمراد بالتنفيذ في ذلك العصر .

- ٧ - الولاية على الأيتام وما يشترط لصحة نصب الوالي عليهم .
- ٨ - حكم القاضي في وقف هو مستحق فيه .
- ٩ - قول القاضي ثبت عندي هل يكون حكماً . وما قاله المتأخرون في ذلك .
- ١٠ - كتابة القاضي الشهادة على صك بيع الوقف هل يكون حكماً منه بصححة البيع .
- ١١ - دعوى القضاء وشروط تسمية القاضي فيها وأمثلة لذلك .
- ١٢ - دعوى القضاء بصححة الوقف .
- ١٣ - قاعدة في اشتراط تسمية القاضي في دعوى القضاء عموماً وأمثلة لذلك .
- وأما الفصل السابع : فهو في التولية والعزل :
- وقد تكلّم فيه المؤلف عن عدة مسائل هي :
- ١ - بيان فضل القضاء وفضل القيام به بين الناس .
  - ٢ - بيان أنه لا تصح ولادة القضاء حتى تتوفر في القاضي الشروط المطلوبة .
  - ٣ - واجب السلطان اختيار الأصلح والأكمل والأولى لهذا المنصب .
  - ٤ - سؤال القضاء وترخيص بعض العلماء في ذلك . وذكر قصة أبي حنيفة عندما طلب إلى القضاء .
  - ٥ - الشروط المطلوبة في القاضي ؟
  - ٦ - تقلّد القضاء من السلطان العجائز .
  - ٧ - تقلّد القضاء من أهل البغي .
  - ٨ - اشتراط المصر لنفاذ القضاء وكون القسمة ليست من أعمال القضاء .
  - ٩ - الولاية المكانية للقاضي .

- ١٠ - المبادرة على القضاء .
  - ١١ - انزال القاضي بتقليد قاض آخر في نفس المكان .
  - ١٢ - انزال القيم بنصب قيم آخر .
  - ١٣ - الفرق بين القاضي والقائم في ذلك .
  - ١٤ - استخلاف القاضي لغيره في كل أو بعض ما هو من عمله .
  - ١٥ - دخول سواد البلد في ولاية القاضي .
  - ١٦ - تقليد القضاة في بلد واحد لرجلين أو أكثر .
  - ١٧ - عزل القاضي .
  - ١٨ - عزل الوصي المختار .
  - ١٩ - تعليق عزل القاضي بالشرط .
  - ٢٠ - الصفات التي ينزعز بها القاضي إذا حلّت به .
  - ٢١ - انزال القاضي قبل علمه بخبر العزل .
  - ٢٢ - انزال القاضي بموت السلطان .
  - ٢٣ - انزال الوكيل بموت الموكل .
  - ٢٤ - انزال نائب القاضي بعزل القاضي .
  - ٢٥ - عزل القاضي نفسه من القضاء .
  - ٢٦ - عزل الوصي نفسه .
  - ٢٧ - عزل متولي الوقف من جهة الواقف نفسه .
  - ٢٨ - اشتراط علم الوكيل بعزله .
  - ٢٩ - العزل الحكمي .
  - ٣٠ - الجنون المطبق ومدته .
  - ٣١ - رد الولاية وعدم قبولها وإمكانية العدول عن الرد .
- وأما الفصل الثامن : فهو في التتممات :
- وقد تكلم فيه المؤلف عن مواضيع شتى هي :
- ١ - قضاة النائب بما شهد به الشهود عند الأصل والعكس .

- ٢ - تفويض القاضي الحكم في مسألة لا يراها إلى من يراها .
- ٣ - بيع المدبر .
- ٤ - فسخ اليمين المضاف .
- ٥ - التفريق بين الزوجين بعجز الزوج عن النفقه .
- ٦ - عزل المحكم قبل الحكم .
- ٧ - قضاء القاضي بعلمه .
- ٨ - استيفاء الحقوق من السلطان دون القاضي .
- ٩ - دعوى الخصم على القاضي بعد عزله بما قضى عليه به أثناء ولايته .
- ١٠ - دعوى الموهوب هلاك الهبة عند دعوى الواهب الرجوع فيها .
- ١١ - مسألة عجيبة ، وهي ما لو باع متاعاً وقبض الثمن من المشتري ، ثم أبراً البائع المشتري من الثمن بعد القبض ، فيصح إبراؤه ويرجع المشتري على البائع بما دفعه إليه من الثمن .
- ١٢ - إذا اختصم غريبان عند قاض ولاية أخرى .
- ١٣ - إقرار المدعى أنه لا يبين له وذكر الألفاظ التي لاتقبل بعدها البينة .
- ١٤ - التحليف بالطلاق والعتاق .
- ١٥ - الحث بالحلف بالطلاق والعتاق .
- ١٦ - متى يظهر كذب الحالف ومتى لا يظهر .
- ١٧ - الجمع في الشهادة بين الشهادة على الكفالة والشهادة على الحوالة .
- ١٨ - رد الدعوى المتناقضة .
- ١٩ - الفتوى في غصب منافع الوقف وعقار اليتيم والعقار المعد للاستغلال .

- ٢٠ - تحريف الصبي المأذون في التجارة .
- ٢١ - تحريف الآخرين وصورة ذلك والعمل بإشارته .
- ٢٢ - تحريف الأصم الآخرين - والأصم الآخرين الأعمى .
- ٢٣ - دعوى بعض الورثة ديناً على التركة بعد تمام القسمة .
- ٢٤ - بيع الوصي ومتولي الوقف بغبن فاحش .
- ٢٥ - أخذ الدين من مال الكفيل إذا مات قبل الأجل .
- ٢٦ - مسألة نفيضة وهي أن براءة الأصيل إنما توجب براءة الكفيل  
إذا كانت بالإبراء أو الأداء فقط دون الحلف .
- ٢٧ - الكفالة بالقرض إلى أجل .
- ٢٨ - تأجيل القرض وخلاف العلماء في ذلك .
- ٢٩ - خاتمة تشتمل على التواضع ودعاة الله بأن يجعل عمله خالصاً  
لوجهه الكريم والاستعاذه من شر الحاسدين .

## الفصل التاسع نسخ الكتاب المخطوطة

النسخ المخطوطة للكتاب التي وقفت عليها وبيان أوجه الاختلاف بينها :  
نسخ الكتاب المخطوطة التي وقفت عليها ثلاث نسخ فقط .  
وكتابتها كلها واضحة ومقرؤة لكل أحد إلا شيئاً يسيراً في بعضها  
لايذكر .

وقد قمت بمقابلة بعضها على بعض فوجدت الاختلاف بينها قليلاً  
وهو على أنواع .

فقد يكون الاختلاف بينها في بعض المواضع باللفظ دون المعنى  
ومثال ذلك :

ورد<sup>(١)</sup> في بعض النسخ « والله أعلم » وفي بعضها « والله الموفق »

ورد<sup>(٢)</sup> في بعضها « قلت » وفي بعضها « أقول » ،  
وقد يكون الاختلاف بينها بسقوط بعض الكلمات التي لا تؤثر على  
المعنى .

ففي بعض النسخ مثلاً ورد<sup>(٣)</sup> « رحمة الله تعالى » وفي بعضها  
« رحمة الله » .

وورد<sup>(٤)</sup> في بعضها مثلاً : « ذكر في الفصول العمادية » وفي<sup>(٥)</sup>

(١) انظر ص (٢٨٩) .

(٢) انظر ص (٢٥٦) .

(٣) انظر ص (٤٦٩) .

(٤) انظر ص (٥١٤) .

(٥) انظر ص (٦٩٠) .

بعضها « وفي العماديه » .  
وقد يكون الاختلاف بينها في بعض المواقع تحريفاً من النسخ  
ومخلاً بالمعنى ومثال ذلك :  
ورد في بعضها<sup>(١)</sup> « قال البديع » وورد في النسخة الأخرى « قال  
في البدائع » .

وورد في<sup>(٢)</sup> بعض النسخ مثلاً : « فلا يملك المخالفه فيكون  
معروفاً » بينما ورد في النسخ الأخرى « فلا يمكن المخالفه فيكون  
معزولاً . . . » .

وقد يكون الاختلاف بينها بسبب سقط في الكلام يخل في  
المعنى ، وهذا ينبع كثيراً من النسخ ، وبسبب ذلك تشابه الكلمة الأخيرة  
من الكلام الساقط مع الكلمة الأخيرة من الكلام الوارد قبله .  
ومن أمثلة ذلك :

قوله<sup>(٣)</sup> : وفي فتاوى قاضي خان<sup>(٤)</sup> أجمعوا على أنه إذا ارتشى  
القاضي لا ينفذ قضاؤه ( فيما ارتشى ، وأنه إذا أخذ القضاء بالرسوة  
لايصير قاضياً ولو قضى لاينفذ قضاؤه ) ثم إذا . . . الخ :

---

(١) انظر ص (٢٧٠) .

(٢) انظر ص (٥٠١) .

(٣) انظر ص (٢٣٨) .

(٤) قاضي خان : هو حسن بن منصور بن أبي القاسم محمود بن عبد العزيز فخر  
الدين المعروف بقاضي خان الأوزجندى نسبة إلى أوزجند بنواحي أصبهان قرب  
فرغانة .

فقيه حنفي له الفتاوى في ثلاثة أجزاء - والأمالي - والواقعات وشرح أدب  
القاضي للخصاف - وشرح الزيادات وشرح الجامع الصغير . توفي ليلة النصف  
من رمضان سنة ٥٩٢ هـاثنتين وتسعين وخمسة .

انظر « الأعلام ج ٢ ص ٢٢٤ ، الفوائد البهية ص ٦٤ ، هدية العارفين ج ٥  
ص ٢٨٠ » .

فالكلام الوارد بين القوسين داخل هذا النص قد سقط في بعض النسخ ولا يخفى أن سبب سقوطه هو تشابه الكلمة الأخيرة فيه مع الكلمة الأخيرة في الكلام الذي قبله .

وقوله<sup>(١)</sup> : وهذا إذا كان في البلد قوم يصلحون ( للقضاء فإن لم يكن يدخل ولو كان في البلد قوم يصلحون ) إذا امتنع واحد منهم لايأثم ... الخ :

فالكلام الوارد بين القوسين داخل هذا النص قد سقط من بعض النسخ . ولا يخفى كذلك أن سبب سقوطه هو تشابه الكلمة الأخيرة من الكلام الذي قبله مع الكلمة الأخيرة فيه .

وأمثلة ذلك كثيرة ، وقد أشير إلى الاختلاف بين النسخ في موضعه .

وصف نسخ المخطوطة :

النسخ المخطوطة للكتاب التي وقفت عليها ثلاث نسخ فقط وكل واحدة منها توجد في مكتبة غير المكتبة التي توجد بها النسختان الآخريان .

فالنسخة الأولى : توجد في دار الكتب الظاهرية بدمشق تحمل الرقم ٥٧٧٣ وقد رمزت لها برمز (أ) ورد اسمها في أول صفحة منها بما نصه : « هذه الرسالة المسمّاة بمسعفة الحكم على الأحكام تأليف الشيخ الإمام العالم العلامة الحجّة الأبي المحقق الرحالة الفهّامة ، سيبويه زمانه وفريد عصره وأوانه ، رحّاله الطالبين مفتى الواردين الشيخ شمس المنير شمس الملة والدين : أبي عبد الله محمد بن عبد الله التمرتاشي الغزي الحنفي مذهبًا تغّمده الله بالرحمة والرضوان ، وأسكنه فسيح الجنان بمنه وكرمه .

---

(١) انظر ص (٢٤٢).

وورد في آخرها : « كان الفراغ من نسخ هذه الرسالة في أواخر  
شعبان المكرم من شهور سنة خمس بعد الألف من الهجرة .  
يوجد في مكتبة جامعة الملك سعود بالرياض قسم المخطوطات  
فيلم مصور عن هذه النسخة يحمل الرقم ١١٤١ / ٧ من بداية الوجه  
٦٣ حتى نهاية الوجه ١٢٢ منه .

وتكون هذه النسخة من مئة وثمانين عشرة صفحة في كل صفحة  
خمسة عشر سطراً تقريباً ، ومتوسط كل سطر ثمان كلمات فقط .  
لم أقف على من قام بنسخها حيث لم يذكر ذلك في أول النسخة  
ولا في آخرها .

وقد ورد في الصفحة الأولى منها وهي الصفحة التي يوجد بها  
العنوان مانصه :

« أوقف هذا الكتاب محمد ( ...<sup>(١)</sup> ) وجعل ناظراً عليه  
( ...<sup>(١)</sup> ) الشيخ محمد عابدين » .

وأما النسخة الثانية : فهي النسخة الموجودة في دار الكتب  
المصرية تحت رقم ١٤١٥ فقه حنفي ، وقد رممت لها برمز ج كتب في  
أول صفحة منها : هذا كتاب يتعلق بالقضاء والحكام ، تأليف شيخ  
الإسلام وبركة الأنام الشيخ محمد بن عبد الله الحنفي العمري التمرتاشي  
الغزي رحمة الله رحمة واسعة أمين أمين .

سميت هذه النسخة باسم : المرتضى في أحكام القضاء ، كما يدلّ  
على ذلك فهرس دار الكتب المصرية ج ١ ص ٤٦٢ - وقد تقدم بيان  
ذلك عند ذكر أسماء هذا الكتاب .

كما يوجد في مكتبة جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية فيلم  
مصور عن هذه النسخة يحمل الرقم ٨٠٨٨ / ف ووضع اسم هذه النسخة  
في بطاقات المكتبة المذكورة باسم :

---

(١) مابين القوسين غير معروء .

«مسعف الحكم على الأحكام فيما يتعلق بالقضاة والأحكام» قام بنسخ هذه النسخة علاء الدين الحمصي<sup>(١)</sup> سنة إحدى عشرة بعد الألف كما أشير إلى ذلك في آخر صفحة منها .

وهذه النسخة تتكون من اثنتين وخمسين صفحة فقط في كل صفحة واحد وعشرون سطراً .

ومتوسط كل سطر إحدى عشرة كلمة .

وقد ورد في أول صفحة من هذه النسخة تملّكات وجمل البعض منها مقتروء والبعض الآخر منها غير مقتروء .

فمن الأشياء المقتروءة على الصفحة الأولى ما يأتي :

١ - (٢) ... تعالى على عبده الفقير صالح بن أحمد بن محمد بن صالح<sup>(٣)</sup> بن المصنف بمصر المجاور بالجامع الأزهر والمسجد الأنور عمره الله تعالى بذكره أمين .

٢ - من نعم الله على عبده نجم الدين بن صالح بن أحمد بن محمد بن صالح<sup>(٤)</sup> ابن مؤلف هذا الكتاب الشيخ محمد بن عبد الله التمتراشي إرثاً من الوالد رحمة الله ، ورحم الله من تقدم من أسلافه أمين .

٣ - من من الله سبحانه وتعالى على عبده الفقير حسين المنفلوطي<sup>(٤)</sup> الحنفي الأزهري عفي عنه .

(١) لم أقف على ترجمة له .

(٢) ما بين القوسين غير مقتروء .

(٣) هو صالح بن أحمد التمتراشي العمري الحنفي الغزي ، فاضل له ميل إلى التاريخ . من تصانيفه - في بلاد الشام - رسالة صغيرة في خمس عشرة صفحة يخطئه كتبها سنة ١١٢٧ هـ سبع وعشرين ومئة وألف .

انظر «الأعلام ج ٣ ص ١٨٨» .

(٤) لم أقف على ترجمة له .

٤ - يريدُ العبدُ أن يُعطى مُناهٍ ويأبى الله إلا ما أرادا<sup>(١)</sup>  
وهناك تعليلات أخرى البعض منها غير مقوء وبعضها غير مفهوم  
وبعضها مشطوب عليه .

كما ورد في آخر هذه النسخة مقابلة وتقرير .

أما المقابلة فقد وردت كما يأتي :

«بلغ مقابلة الحقير صالح بن أحمد بن محمد بن صالح بن المؤلف مع أخيه الفاضل الكامل سلالة العلماء الأمائل الشيخ علي الصنودي<sup>(٢)</sup> ، وذلك عند غروب شمس يوم (الا . . . ) ثالث يوم من شهر شوال سنة (٨١٠)<sup>(٤)</sup> وكان ذلك في البحر الحلو<sup>(٥)</sup> حال عودي من الجامع الأزهر والمحل الأنور إلى غزة المحروسة فلله الحمد والمنة على هذه النعمة سبحانه لا أحصي ثناء عليه ، وأسأله أن يبلغنا السلامة بفضله وكرمه » .

وأما التقرير فقد ورد كما يلي :

«الحمد لله الذي شرع الأحكام منوطه بالحكم الجلية والخفية في

(١) قائل هذا البيت هو : أبو الدرداء رضي الله عنه .

انظر « حلية الأولياء ج ١ ص ٢٢٥ » .

وقد كان الشافعي رحمة الله تعالى يتزوج بهذا النبي والبيت الذي بعده .

وهو :

يقول العبد فائدي ومالي وتقوى الله أفضل ما استفادا

انظر « ديوان الشافعي ص ٤١ ، حلية الأولياء ج ٩ ص ١٥١ » .

(٢) لم أقف على ترجمة له .

(٣) ما بين القوسين هكذا ورد ولعل صحته الأربعاء أو الأحد أو الاثنين .

(٤) ما بين القوسين هكذا ورد ولعل صحته ١٠٨١ هـ .

(٥) لعل المراد بذلك نهر النيل فالبحر يطلق على النهر العظيم .

انظر « معجم لغة الفقهاء ص ١٠٤ ، المعجم الوسيط ج ١ ص ٤٠ ، مختار الصحاح ص ٤١ » .

نهاية الإحکام ، والصلة والسلام على صفوۃ العدول ونخبة الحکام ، وعلى الله وصحابه قضاۃ الحق ورفقة السبق ، وعلماء أمتہ في الغرب والشرق ، الذين أصلح بهم الدين إذ قاموا بشرائع الإسلام . هذا وقد وقفت على هذا الكتاب المرتضى في أحکام القضاء فرأيته قد نسج بروداً ونظم عقوداً ، وبين مبهمات وفضل مجملات ، وأصل قواعد مهمات وحدوداً بحيث يكفي عن سواه في علوم القضاء ، ويحکم له بالأفضلية والأولوية في هذا الزمان فحسب من ابتلي بخطة القضاء أن يجعله إمامه ويلقي في يديه زمامه ، فجزى الله مؤلفه خيراً ، وأجزل له عنده أجرأ ، فليعتكف على قصده بغایة الاعتناء ، وليطلق عليه وعلى مؤلفه السنة الثناء ، فهو بها حقيق ، والله ولی التوفيق . قال هذا وكتبه عجلأ عبد الله المتضل على مائدة فضله محمد بن داود بن سليمان العناني الشافعی الأزهري ، وفقه الله بفضله أمین ، والحمد لله وحده وصلی الله علی من لانبي بعده » .

وأما النسخة الثالثة : فهي الموجودة في قسم المخطوطات بجامعة الملك سعود بالرياض تحت رقم (٣) نظم إسلامية وقد رمزت لها بالرمز (ب) .

كتب في أول صفحة منها « مما يتعلق بالقضاء والحكام تصنیف صاحب التنوير » .

وورد اسمها في فهارس المكتبة باسم : « الأحكام فيما يتعلق بالقضاء والحكام » .

وقد أشير في آخر النسخة إلى أنها نسخت في عام ١٠٤٤ هـ وهي تتكون من خمس وخمسين صفحة .

وعدد الأسطر في كل صفحة ثلاثة وعشرون سطراً ، ومتوسط عدد الكلمات في كل سطر عشر كلمات . ولم أقف على من قام بنسخ هذه النسخة حيث لم يشر إلى ذلك فيها .

وبهانزر من التعليقات وهي عبارة عن تفسير لبعض الكلمات  
اللغوية فقط . وقد أشير إليها في موضعه .

## الفصل العاشر

### المنهج الذي سلكته في تحقيق هذا الكتاب ودراسة مسائله :

اتبعت في تحقيق هذا الكتاب الطرق الآتية :

أ - استعنت بالله ، واعتمدت النسخة الأولى وهي النسخة الموجودة في دار الكتب الظاهرية بدمشق برقم ٥٧٧٣ والتي رممت إليها بالرمز (أ) لتكون أساساً للعمل في تحقيق هذا الكتاب ودراسته ، وأشار إلى أنها بالأصل .

وجعلت النسختين (ب - ج) نصوصاً لمقابلة هذه النسخة عليها وتصحيحها حسب الإمكانيات .

وقد دعاني إلى اعتماد النسخة المذكورة أساساً للعمل في تحقيق هذا الكتاب ودراسته عدة أمور منها ما يأتي :

١ - كون تاريخ نسخها في حياة المؤلف فقد نسخت سنة ١٠٠٥ هـ خمس وألف والمؤلف كان حياً سنة ١٠٠٦ هـ ست وألف كما تقدم - فلعلها كانت بخطه أو قرئت عليه .

٢ - أن الأخطاء الواردة في هذه النسخة قليلة بالنسبة للأخطاء الواردة في غيرها من النسخ .

وإذا حصل بينها وبين غيرها من النسخ اختلاف فالغالب أن يكون الصحيح المواقف للمعنى هو ما ورد فيها .

٣ - كون هذه النسخة قد وضع عليها العنوان الذي نص عليه المؤلف في كتابه معين المفتى ، كما جرى بيان ذلك قريباً .

ب - قمت بمقابلة النسخ بعضها على بعض ، وكتبت النسخة الأساسية بكاملها مضيفاً إليها من النسخ الأخرى ما لم يكن موجوداً

فيها . وفيه زيادة معنى .

ج- أشرت إلى الاختلاف الوارد بين النسخ في الحاشية مبيناً ما بدا لي أنه الصواب إذا لم يكن وارداً في النسخة الأصلية .

د- شرحت في الهامش كل ما هو مبهم ، أو يحتاج إلى بيان من مصطلحات فقهية أو ألفاظ لغوية .

ه- قمت بعزو النقول التي نقلها المؤلف من الكتب التي تيسر لي الوقوف عليها ، وأشارت إلى مصدر النقل في الهامش بذكر الجزء والصفحة .

و- ترجمت في الهامش للأعلام الذين مرت أسماؤهم إلا ثلاثة أعلام لم أتمكن من الوقوف على ترجمة لهم .

ز- أشرت إلى أرقام الآيات الواردة وسورها ، وقمت بتخريج الأحاديث والآثار التي ورد لها ذكر .

مشيراً حسب قدرتي إلى درجة الحديث من الضعف والحسن والصحة .

ح- ذكرت في كل مسألة فقهية مرت اختلاف الفقهاء الوارد فيها ، مستدلاً بكل قول ومبيناً ما بدا لي أنه الراجح في كل مسألة .

ط- عرفت بأسماء الأماكن الواردة في الكتاب .

ي- وضعت في آخر الكتاب فهارس كاملة لكل ما تقدم وهي :

١- فهرس الآيات .

٢- فهرس الأحاديث .

٣- فهرس للترجم .

٤- فهرس للأعلام .

٥- فهرس للأعلام الجغرافية والأماكن .

٦- فهرس للكلمات اللغوية .

٧- فهرس لأبيات الشعر .

- ٨ - فهرس لمصادر التحقيق والدراسة .
- ٩ - فهرس لأسماء الكتب الواردة .
- ١٠ - فهرس للموضوعات .

أو غفرانها لأنها بغير حكم من الله تعالى  
على ذلك فلما أتى محمد عليه السلام  
الرسالة ألمسته حفنة رمل مطحونة  
على الحكمة فلما أتيته أبا العمار  
دعا العلام أبا الحسن الحسين الروح القاء  
له شبلوس زلطان بمورقدهم  
ذلك شوارع وترسل الطائرة  
له حفنة الوراثة  
الشيخ شمس الدين شمس الدين العاذري  
ابن عبد البر بن زيد بن أبي الأبيات  
له الخبر في حكم زباد  
له تحرير في حكم زباد

<sup>٢٣</sup> عنوان نسخة دار الكتب الظاهرية التي رممت لها بالرمضان «الأصان».

أَنْ يَسْتَعْمِلُ وَقَدْرَ مَا يَفْعَلُ أَحَمَّ وَذَكَرَ الْفَغْرَفْ  
الَّذِي يَهْبِطُ شَرُوطَ الْمُتَابِعِ وَالْمُتَبَعُونَ الْمُلَاقِ بِعِدِ  
مُنْفَعِ الْمُتَنَاهِلِ فِيهِ كَلْفَةٌ وَمُخْرِجٌ وَمُجْرِفٌ  
بِمِنْبَرِهِ كَمَا دَوَاهُ ابْنَيْهِمُ الْمُسْلِمُونَ  
وَحَلَّسُمْ جَنَاحَهُمْ كَمَّا تَحَلَّلَتْ كَوَافِرَهُمْ  
فِي هَذِهِ الْأَوْسَاطِ أَشَّتَّ أَرْجُلَهُمْ كَمَّا عَجَّقَ  
بِالْأَضْفَانِ أَكْثَرَ كَامَ مَصْرُعَهُمْ كَمَّا بَرَزَ الْمُهَاجِرُونَ  
وَهُدُمُهُمْ مَلَيَّنٌ هَذِهِ الْأَضْفَانُ، لِكُلِّ أَنْتَ هُدُمٌ  
ذُكْرُ الْمُكَلَّكِ الْعَادِرُ الْأَنْزُلُ الْمُلْكُ  
أَنَّ الْمُنَادِي لِذَلِكَ ذُكْرِهِ الْأَنْزُلِ الْمُكَلَّكِ جَوَارِ الْأَنْدَادِ  
وَلِكُلِّ ذُكْرٍ مُهَبَّتِهِ شَدِيلَانِ الْمُصَّا الْأَفْنَانِ مُشَبِّعِ  
مُشَبِّعِ الْأَدَلَّاتِ الْمُلْمَمِ وَفَاجِهَتِهِ الْأَنَامُ مُوَجِّهَةً الْأَنَامِ  
وَالْأَعْمَامُ مُسْتَوِيَّةِ الْأَهْلَكِ وَالْأَكْفَانِ مُشَبِّعَةً  
بِالْأَكْفَانِ فِي الْأَنَاءِ الْأَغْرِيَنِ وَمُهَبَّةً مِنْ أَنْدَادِهِ  
مُهَبَّةً مِنْ سَدَّ الْكَلْمَانِ حَسْنٌ وَصَاحِبُهُ كَلْمَانُ الْأَنْدَادِ

بـِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
كُلُّ لِحْيٍ لِلرَّحْمَنِ لِأَوْفِيَ مَعْيَاتِهِ بِالْمَدِينَةِ الْمُكَانِيَةِ  
كَذَا لِلَّذِي مَكَرَّهُ فَهُنَّ الْمُبَاهِرُونَ وَأَذْلَامُهُ حَلَّا  
الْمُتَنَعِّثُ كَمَا قَوْمُ الْمَلَى إِلَّا أَسْقَى نَفَّا بِكَسْبِهِ  
وَلِمَ تَرَى لَنْ يَسْتَبِيهَ حَلَّ لِلْكَشْفِ وَجَهْنَمُ دُخَانُهُ  
مِنْ خَدْرٍ كَيْطَرِنَّا بِهِ الْمَفَاعِمُ وَالْمَلَائِكَةُ أَنْسَادُهُ  
يَعْلَمُ بِهِنَا مِنْهُ الْمَعْوَظَةُ الْمُلَائِكَةُ الْمُلَامُ كَمَا لَدَهُ  
قُلُوبٌ كَيْسَرٌ وَأَصْبَابٌ فَقُوَّمٌ لِلْفَزْدَارِ وَأَضَالَ الْمُفْزَعَ  
وَالَّتِي أَعْمَنَ لِهِنَّمَ حَسَانَ الْغَيْرِ الْمَهْمَمَ وَالْبَرَّ  
الْكَبِيرُ الْغَنَّامُ وَشَرَّأَ رِحْلَى الْإِتَّالَاصِحَّى الْمَلَامُ  
أَبَدِيَّاً فَيَقْتَلُ الْمُجَاهِدَ الْفَقِيرَ لِلْمُؤْلَأَهُ فَهُدُونِ  
عَنِ الدِّرَّةِ الْمُنَاهِي شَرِّ الْمُغْرِبِ الْجَنِيَّ بِالْمُجْنَيِّ  
مُهْلِكِ الْمُهْلَكِ الْمُنَاهِي وَالْمُهْلَكِ الْمُنَاهِي وَالْمُهْلَكِ  
شَرِّ الْمُهْلَكِ الْمُنَاهِي وَالْمُهْلَكِ الْمُنَاهِي وَالْمُهْلَكِ  
بِالْمُهْلَكِ الْمُنَاهِي وَالْمُهْلَكِ الْمُنَاهِي وَالْمُهْلَكِ

وَقَبْلَ أَنْ يَفْتَأِيَ الْمُؤْمِنُونَ إِذَا قَاتَهُمْ  
عَذَابٌ وَلَا يَرْجِعُ مِنْهُمْ إِلَّا كَمَرْدَقَةٍ فَإِنَّمَا  
الْأَعْمَامَ يُحِسِّنُونَ الْمُهَاجِرَاتِ وَمَنْ يَمْرِنَ  
عَنْ قَاتِلٍ فَإِنَّمَا يَمْرِنُ عَنْ أَنْ يَرْجِعَ  
عَذَابَ الْقِسْطَافِ إِذَا أَفْضَى مَا لَقِفَ لِرَبِيعِ  
عَدَدِ أَذْكَارِهِ الْوَالِيَّةِ مِنَ الْبَطَانَ الْمُقْرَبِيِّ  
مُخَالَقَتِيِّ إِذَا كَانَتْ حَسْبَهُ مُخَالَقَةً بَعْدَ مُنْفَعَتِهِ  
مُعْبَثَتْ مُكَرَّزَهُ بَلْ مُخَيَّضَتْ مُشَاهَدَهُ بَلْ فَيَقُولُ  
كَلِيلُ الْعِلْمِ نَجْهَلُكَمْ تَعْصِيمَ الْمُكَلَّفِ  
إِنَّمَا يَسْبِي بِأَصْحَاحِهِ تَرْكِبُهُ فِي حِسْنَتِ رَحْمَةِ  
الْكَلَافِ كَمَا يَقُولُ الْمُصْبِتُونَ فِي الْمُنْتَهِيِّ  
فَيَقُولُونَ إِنَّكَ لَأَنْتَ الْمُخَلَّفُ فِي حِلْمِ الْمُغَاضِبِ إِذَا  
حَلَّكَمْ بَلْ كَمْ بَلْ فَمَنْ يَهْبِطُ أَوْ يَنْهَا لَعْنَهُ  
فَيَقُولُونَ إِنَّكَ لَأَنْتَ الْمُخَلَّفُ فِي حِلْمِ الْمُغَاضِبِ إِذَا  
أَنْتَ تَقْرَأُ وَأَنْتَ تَأْمُلُ كَمْ لَأَنْتَ الْمُخَلَّفُ مَا يَقْرَأُكَمْ لَعْنَهُ  
فَيَقُولُونَ إِنَّكَ لَأَنْتَ الْمُخَلَّفُ فِي حِلْمِ الْمُغَاضِبِ إِذَا

أنموذج من وسط نسخة دار الكتب الظاهرية .

صفحات الأخيرة من نسخة دار الكتب الظاهرية .

حَمْدُ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ وَصَلَوةُ جَوَافِعِهِ  
 لَكَ الْخَيْرُ الْكَلِمُ طَرَفٌ مِّنْ عَلَيْنَا بِالْبَرَائِيَّةِ فِي الْمَدِيْرِيَّةِ وَأَنَّا  
 مِنْ كَرِيمِهِ وَفَضْلِهِ فِيهِ وَأَوْلَانَا مِنْ عَلَيْهِ النَّافِعَ كَثِيرًا فِي  
 هَذِهِ الْأَسْرَارِ لِذِسْنَاتِ اللَّهِ وَقَوَاعِدِهِ، وَأَوْفَى نَبَاتِيْنِهِ حَلْ كُلُّ  
 شَيْءٍ وَحِيلَصَتِهِ، وَبِهِمْ يُؤْمِنُ خَلِيلُنَا بِعَظَمَتِهِ الْخَالِدِيَّةِ وَالْمُطْلُوَّةِ  
 وَالْإِلَامُ حَلِيَّ سَيِّدِ الْمُجَمِعِ الْمُلْكِيِّ الْمَاضِيِّ الْمَاهِيِّ الْمَعْنَوِيِّ  
 دَعْلَى اللَّهِ وَأَنْجَابَهُ بِحُجَّةِ الْأَقْتَنِ وَأَصْلِ الْقُرْبَى وَالْأَنْجَابِ  
 لِهِمْ بِالْجَسَانِ حَلَالَيْهِ لِلْيَمِيْرِ الْمُخَالَمِ وَالْبَرَوَةِ لِلْيَمِيْرِ الْمُخَالَمِ  
 وَسَابِرِ عَلَيْهِ الْإِلَامُ عَلَى الدَّوَامِ أَهَبَسَتْ فِتْنَتَهُ  
 الْعَبْدُ الْمُضْفَقُ لِلْمَوْلَاهُ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ التَّمَرَّانِيِّ مُمُّ الغَرَبِيِّ  
 لِلْجَنْفَنِ أَنَّ الْعَلَمَ يَجْرِي لَا يَدْرِكُ قَرَارَهُ وَوَرَضَ زَرَقَ نُورَهُ  
 بِالْجَنْفَنِ تَمَاهِهِ وَالصَّرْفِيْرِ شَيْخِ حَصِيلِهِ وَالْمَوْرَدِيِّ بَزَرِ  
 عَنْ ضَبْطِ بَحَلَقَتِهِ وَتَضْعِيلِهِ فَيُجِبُ صِرْبِ اَهْلَهِ لِلْأَدَمَ  
 وَقَصْدِ مَا فَضَّلهُ أَعْمَمُ وَذَلِكَ الْفَقْهُ الَّذِي حَرَأَ شَرْفَ الْمَالَابَ  
 وَلَسْنِي الْمَاءِ رَبُّ وَرَصْفِ الْفَضْلَاقِيِّ وَأَفَادَوا وَجَرَدَوا  
 سَيِّفَهُمْ هَمِيمُ الْمَيْسِرِ وَمَا حَلَّهُ وَمَا لَمْ يَبْرُمْ إِنَّهُ صَوَانَهُ  
 وَأَحْلَمُهُ جَنَاهُهُ هَذَا وَلَتَسْتَخِلِي أَنْ اجْعَنْ في حَرَلِ الدَّمَنِ  
 اسْتِيَاءِ عَزِيزِ الْأَكْهَامِ مَا يَعْلَمُ بِالْقَنَادِرِ لِلْأَيَامِ مَعَ اعْرَافِي  
 بَنَرِ الْبَضَاعِيِّ وَعَدَمِ عَارِسِهِ صَنْفِ الْسَّنَاعِيِّ لَكِنْ اسْمَعَيْتَ  
 فِي ذَكْرِ بَالْكَلَكَ لِلْأَكْلَرِ وَلَنْشِدِ قَوْلِ السَّاعِرِ (مُقْتَدِ)  
 لَكَنْ الْمَقَادِيرِ لِذَلِكَ سَاعِتَهُ لِلْجَنْتِ الْمَاجِزِ الْكَلَرِ  
 فَضَدَّتْ بِهِ حَضَرَةِ سَلَانِ الْعَلَمِ الْمُعَلَّمِ وَشَيْخَةِ صَانِيَّ  
 الْإِلَامِ وَتَاضَتْ قَضَيَّةِ الْأَنَامِ وَوَرَجَعَ لِلْأَصْدِقِ وَالْأَعْمَامِ

الصفحة الأولى من نسخة جامعة الملك سعود التي رمز لها بالرمز (ب)

أَشْهَادُهَا فِي قَوْلِ أَبِي حِينَفَةَ وَأَبِي رَوْسَةَ وَالْمَيَّاسِ<sup>١</sup>  
 لَئِنَّهُ لَا يَقْبِلُ وَهُوَ قَوْلُ عِنْدَ فَرْزَقَهُ وَإِنْ سُنْدَهَا عَلَيْهِ  
 عَلَى أَقْرَامِ الْمُرْتَضَى وَالْمُاهْبَى وَالْمُحْسَنَ بِالْمُعْنَى جَازَتْ .  
 السُّلْطَةُ فِي قَوْلِهِ وَكَوْثَرَهَا عَلَى الرَّضِى فَشَدَّ أَحْدَصَهُ  
 بِعَائِنَةِ الْمَهْنَى وَالْمُكَبَّرَى إِذَا رَأَى الرَّاضِنَ بِهِ لَمْ يَقْتُلْ وَلَكِونَ  
 الرَّضِى بِزَلَّةِ الْفَصَبِّ<sup>٢</sup> قُلْتَ شَفَرَتْ دَنْوَبِي مَا ذَكَرَ  
 هَذَا مِنْ عَدِيمِ الْعِبُولِ فِي مَسِيلَةِ الرَّضِى يَوْمَ فَانْقَلَهُ  
 الْمَاهْبَى فِي الْقَيْنَةِ مِنْ أَنَّهُ لَا يَجِدُ فِي الشَّمَادَةِ بَحِيرَ  
 لِلْقَوْلِ وَالْفَحْلِ وَقَرْعَ عَلَيْهَا مَالِكُ الْمَاهِنَى  
 أَحْدَ شَاهِرِيَّ بِعَائِنَةِ الْمَرْفَعِ وَالْأَخْرَى عَلَى اقْرَارِ الْمَدْرَعِ عَلَيْهِ  
 لَا يَسْعِ فَالْأَنْجَلَى جَلَّافَهَا مَا ذَكَرَ أَحْدَصَهَا بِالْأَنْجَلَى  
 لِلْمَدْرَعِ عَلَى الْمَسْعَى عَلَيْهِ وَسُنْدَهَا الْأَخْرَى عَلَى اقْرَارِ الْمَسْعَى  
 عَلَيْهِ بِهَا نَاهِيَا نَقْبِلَ . اقْرَارَ<sup>٣</sup> وَأَنْجَلَى  
 قُلْتَ هَذَا لَا هُنْ لَيْسَ مَكْتُوبُهُ فِي الْقَوْلِ وَلَا فَحْلُ لِإِنَّ الْمَسِيلَةَ  
 هَذَا مِنْ أَحْدَهَا إِذَا وَقَعَتْ مَعَ شَفَرَتْ ذَمَّةَ الْمَدْرَعِ عَلَيْهِ  
 بِالْأَنْجَلَى وَجَازَ أَنْ يَرْكُوْبَ الشَّاهِرَ أَسْدَهُ فِي ذَكَرِ الْأَنْجَلَى  
 الْأَقْرَامِ بِنَلَافِ الْمَسِيلَةِ الْأَوَّلِيِّ فَإِنَّ الْأَحْدَ شَاهِرِيَّ  
 شَدَّهُ عَلَى الْفَحْلِ صَرِيجًا وَهُوَ الدَّافِعُ فَشَلَّ الْمَجْمَعَ بِهِبَتْ  
 الْقَوْلِ وَالْفَحْلِ وَلَا يَجِدُ بِهِمَا فَرْدَتْ فَرْعَ تَلَانَ  
 فِي الْمَادِيَّةِ لَوْسُنَدَ أَحْدَهُمْ أَنْ فَلَانَا بَاجَ هَمَّ بِكَلَّا  
 وَسُنْدَهَا الْأَخْرَى أَنْ فَلَانَا اقْرَمَنَدَ بِالْبَسْعِ بِكَلَّا تَقْبِلَ  
 لَكَنْ لَفْظَ الْأَشَاءِ وَالْأَخْجَارِ فِيهِ وَأَخْرَهُ وَلَا تَقْبِلَ  
 شَمِيلَةً عَمَّا الْأَمْرُ وَدَفَوا وَيْسَهُ وَدَنْوَابِهِ وَرَعَايَاهُ

أنموذج من وسط نسخة جامعة الملك سعود .

هـ اعـلـى مـذـكـرـةـ لـكـنـ لـأـيـ مـاـ يـقـلـ عـنـ الـهـدـرـيـ هـفـدـلـ بـالـحـجـةـ  
وـهـوـ لـأـ دـيـبـلـ وـصـفـ التـاجـيلـ كـمـ قـتـرـ وـهـائـيـلـ عـنـ شـرـحـ  
الـكـنـ مـطـلـقـ يـقـلـ عـلـىـ دـيـنـ غـيـرـ الـفـرـحـيـ وـهـوـ قـاتـلـ لـوـصـفـ  
التـاجـيلـ فـنـاغـ الـتـولـ تـاجـيلـ عـلـىـ الـأـضـاءـ إـضـاءـوـ الـفـسـسـ  
أـعـلـمـ بـالـصـوـابـ .ـ وـلـيـكـ هـذـاـ آخـرـ حـادـثـاـ جـمـسـهـ .ـ  
مـنـ الـمـسـاـلـلـ الـغـيـرـيـهـ .ـ وـالـدـرـ الـإـنـسـنـهـ .ـ جـلـ اللهـ تـكـلـيـ  
خـالـصـ لـوـجـمـهـ الـكـرـيـمـ بـفـضـلـهـ وـاحـسـانـهـ .ـ وـاحـلـنـاـ جـيـودـ  
جـيـوهـ جـنـانـهـ .ـ هـذـاـ مـعـ مـعـرـفـيـ بـاـيـ قـيـصـ الـبـاعـ فـيـ هـذـاـ  
الـفـنـ هـدـعـيـ الـيـهـ بـجـسـيـ الـثـنـ .ـ وـاـنـ مـنـ الـفـنـ فـقـدـ  
أـسـمـيـ دـفـ .ـ وـزـ حـجـجـ بـيـ رـكـبـيـ فـقـدـ نـادـيـ مـتـاعـ فـيـ سـوـقـ  
الـأـبـرـاضـ وـنـفـسـهـ مـاـ لـفـتـهـ .ـ فـرـحـمـ أـمـاـ نـظـرـ الـتـالـيـ  
هـذـاـ نـظـرـ الـأـخـ الـشـقـيقـ .ـ وـبـادـرـ الـأـصـلـخـ مـاـ طـيـ جـيـهـ  
الـقـلـمـ لـحـوتـ كـلـ الـمـوـقـيـقـ .ـ وـاعـوـذـ بـالـهـ مـزـرـ حـسـودـ  
رـيـشـقـنـيـ لـيـقـلـ لـسـانـهـ .ـ وـيـكـيـدـ الـقـنـاعـ عـرـقـطـافـ لـعـدـمـ  
عـرـقـانـهـ .ـ فـعـيـ الـبـصـنـ تـبـرـ كـلـ عـيـبـ .ـ وـعـيـ اـمـتـ لـأـيـقـنـ الـعـيـاـهـ  
وـكـانـ فـنـاغـ مـوـلـفـ هـذـنـ الـسـلـاـشـيـ ثـمـ لـجـهـهـ اوـعـزـ دـيـ لـجـيـ  
الـلـامـ لـلـفـمـ سـبـعـيـ جـنـانـهـ الـفـرـحـيـ لـازـالـتـ صـحـيـهـ .ـ  
دـيـاـنـاـزـيـ مـنـ الـفـضـلـ وـالـبـلـاـ صـوـقـرـهـ .ـ وـلـجـرـدـ وـحـدـ

عذر عن تأخيره الثاني عن تأخيره

ازیج و امدادت و ایضاً

مِنْاظِرُ الْمَطَرِ

على مَنْ يَجِدُهُ أَفْضَلُ الصِّلَامِ وَرَأْمَانِ الْحَسَنِ

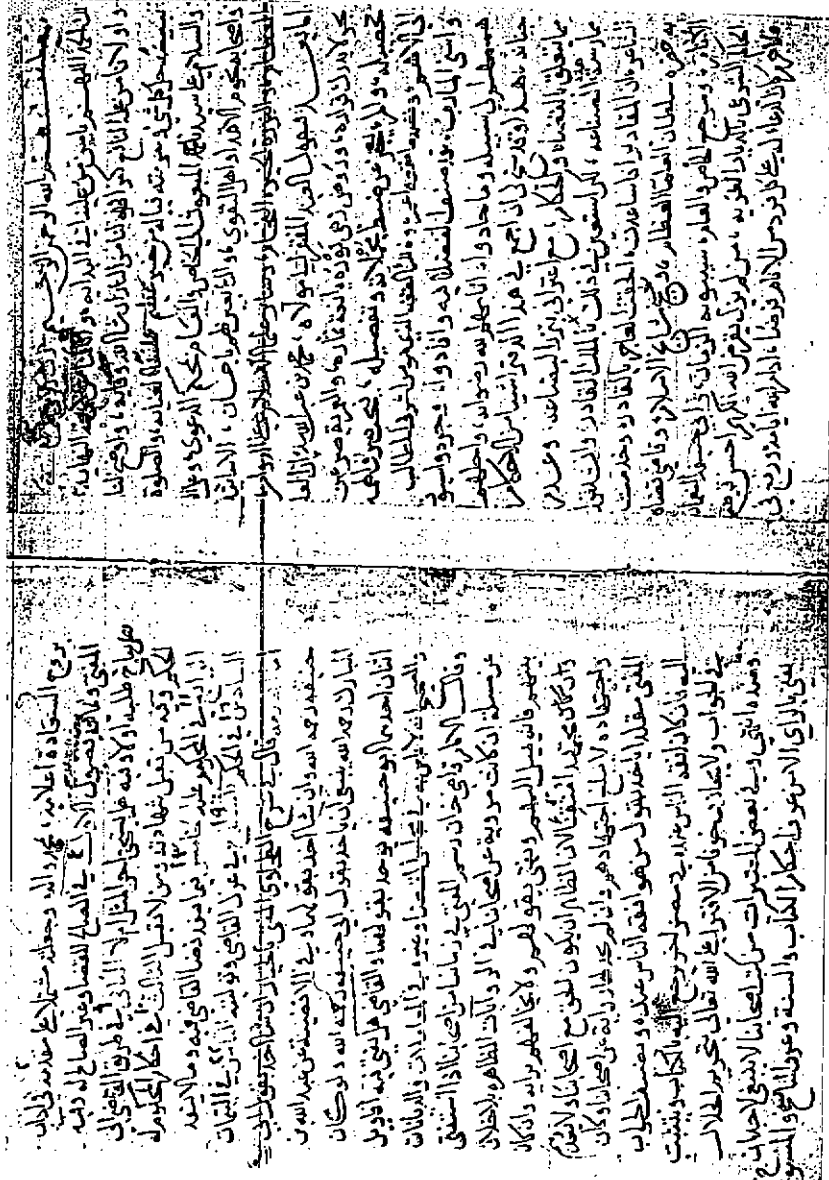
الصفحة الأخيرة من نسخة جامعة الملك سعود .

فَإِنْ قُصْمَنْ أَمْنَ  
فَأَنْ كَلْمَنْ دَخْلَنْ

فقط من قاموا بصلة بين  
يديه تكملة ضرورة الكروبي  
هل ناس يعولون طلاقاً  
كل الناس يغير بيته طهور  
لهم زاد المساواة في العين  
كل الناس يغير بيته طهور  
في صدري ألمانيا في المانيا لهم في هدم  
والآن أعلم على أننا نادى

رَبِّ الْعَالَمِينَ تَعَالَى وَتَعَالَى اللَّهُ الْمَاَرِدُ

عنوان نسخة دار الكتب المصرية التي رممت لها بالرمز ج.



الصفحة الأولى والثانية من نسخة دار الكتب المصرية .

أنموذج من وسط نسخة دار الكتب المصرية.

ما بالصف، فرض الله انظر الي تاليه هذانظرا الحشيق ما  
د يادر الي اصلح ماطق به القدير تكونكم الموفقين، واعود  
ب الله من شرح حسود بريشيقى ببذل لسانه، وليكشف المidan عن  
سقطاتي لغير عرفاته، فتعين البعض نتمنى كل عيب، وعین الكيد  
لابعد العبيوب ادكان الفراع من تمام ثاليف هذه الرسالة في يوم الجمعة  
والخميسه دي الحجه، ولا ينجزه الحجه، لاردالت معهوره،  
والمأهون العفلاك الدفللاك دفورة، او الحمد لله وحده، او صل

الله على من لا يحمد له مدحه على الله ومحبته لكرامه والتائبين لهم  
بأمان الله العظيم وأسلم لهم أخيراً باب العالمين ثم قدرة  
جنس هذه المختصر العظيم على الدين الحني عصوا الله له ولهم الدليل والدليلاً  
البعض الأول

الحمد لله الذي شرع الأحكام مسوقةً بأحكام الحكمة والحقيقة في نهاية  
الأدلة والعملة والسلام على صناعة العدالة وخشبة الحكم  
وعلى الله وحده قضاة الحق ورقابة المسبق وعلى أسماء في  
الغرض والشرف الذين أعلم الله بهم الرسول أنهم قاما بالمرتبة في حكم  
الإسلام هذا وفقه وتفقه على هذه المناصب المرتبطة في حكم  
القضايا التي قد يمس ببرود أو نظم عقوبات وتحميم مبريات وفرض  
أحكام وأصلقوا عدم مبريات واحد واحد وذاته يحيى من مواعيد  
علمهم القضايا وستعمل بما يفعتلها ولا ولوري في تعيين المقصود  
لحيث سأدل كلية القضايا بحملها أيامه وتلقيون مدح  
رمضانه يذكر لفته بولفهم هنـا وأخـرـلـهـ لـهـ هـنـدـهـ هـنـدـهـ هـنـدـهـ  
مع عـصـمـهـ بـعـيـاهـ إـلـعـتـنـاـوـلـهـ فـلـقـ عـلـهـ وـعـلـهـ سـلـمـهـ الـسـنـةـ إـلـتـاـ  
لـهـ وـهـ رـحـمـهـ وـالـلـهـ وـلـتـ الـتـوـقـعـتـ فـالـهـ هـنـدـهـ هـنـدـهـ هـنـدـهـ  
عـلـهـ إـلـهـ الـسـنـةـ إـلـعـلـهـ طـاـبـهـ فـتـلـهـ كـجـهـ مـهـ دـارـهـ مـلـهـاـ الـمـهـنـاـ  
الـسـنـةـ إـلـهـ هـنـدـهـ وـعـلـهـ إـلـهـ بـعـدـهـ إـلـهـ إـلـهـ وـالـلـهـ وـعـدـهـ وـصـلـهـ

الصفحة الأخيرة من نسخة دار الكتب المصرية .

3352

كتاب أخر من إمام الفقيه الشيخ محمد العبدالله الحسيني  
لتحقيقه شارك فيه المترافقين الغربيين بمصر

محمد العبدالله

وينص شرح المخطوط المذكور له الصناعة المسجية في حفظ القرآن  
شرح تحفة القرآن ب دقائق منه من العبر  
بيان بخط المؤلف المذكور شارع  
رقة الملك الغافر

عنوان كتابي تحفة القرآن ومواهب الرحمن للمؤلف اللذين كتبهما في عام  
١٠٠٥ - ١٠٠٦ هـ بعد التاريخ الذي حدده المؤرخون لوفاته .

لِكُلِّ صَاحِبٍ أَنْ مُصْلِحًا وَمُطْهِرًا وَمُكْتَفِي  
عَلَى مُولَانَ الْمُطَهِّرِ لِلْأَئِمَّةِ بَنْ الْمُعْتَدِلِ  
فِي الْعَالَمِ حَسَنًا .  
مُحَمَّدُ عَلِيٌّ

الصفحتان الأخيرتان من كتاب تحفة الأقران للمؤلف

وَنَزَّلَ عَلَيْهِ مِنْ رَحْمَةِ رَبِّهِ مِنْ سَمَاءٍ مَّا  
كَانُوا بِهِ يَرْجُونَ

وَتُرْكِهَا إِلَيْهِ وَأَنْ يَسْتَعْتَمِدْ عَلَيْهِ وَمَنْ يَعْتَمِدْ عَلَيْهِ فَلَمْ يَرْجِعْ إِلَيْهِ مَالَ حَلَّ وَمَالَ سَبَقَ

**الله** ربنا يصمد لله لمن لا ينور في الظلام فهم هم العرش

أعْلَمُ بِكُمْ فَهُمْ مَا ذَرْتُ عَلَيْهِ مِنْكُمْ بِمَا يَعْلَمُونَ

لهم إنا نسألك سلطانك ونستعين بسلطانك ونستغفرك  
بسلطانك ونستعين بسلطانك ونستغفرك

وَقُلْتَ لِلْمُجْرِمِ إِنَّكَ مَرْدٌ  
أَنْتَ تَعْلَمُ مَا فِي أَرْضٍ  
أَوْ فِي آفَاقٍ إِنَّكَ مَرْدٌ

الاسناد في المحاكم والدولي والطعن وتأجيل المحاجة والحكم بالاستئناف

عزمكما منه وعلمه انفع مجتمعه من اجله من الكف عنه  
من اجل العبراني من العبراني  
الكتابي صاحب المقدمة

الصفحتان الأخيرتان من كتاب موهب المنان للمؤلف

## القسم الثاني

### تحقيق الكتاب ودراسة مسائله

- ١ - خطبة الكتاب :
- ٢ - المقدمة : في آداب المفتري .
- ٣ - الفصل الأول : بيان الصالح للقضاء وغير الصالح له .
- ٤ - الفصل الثاني : طريق القاضي إلى الحكم .
- ٥ - الفصل الثالث : بيان أحكام المحكوم له .
- ٦ - الفصل الرابع : بيان أحكام المحكوم عليه .
- ٧ - الفصل الخامس : فيما ينفذ قضاء القاضي فيه .
- ٨ - الفصل السادس : في الحكم .
- ٩ - الفصل السابع : في عزل القاضي وتوليته .
- ١٠ - الفصل الثامن : التتمات .

## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ<sup>(١)</sup>

(١) أي : أبتدئ ، أو أفتح أو أؤلف باسم الله تعالى مستعيناً به .  
وفي إثمار وصفي الرحمن والرحيم المفیدین للمبالغة في الرحمة  
إشارة إلى سبقها وغلبها . فرحمة الله تسبق وتغلب غضبه .  
وقدم لفظ الجلالـة على وصفـي الرحمن والـرحيم ، لأنـه اسم ذات ،  
وهما اسمـا صـفة ، والـذات مـقدمة على الصـفة .  
وقدم الرحمن على الرحـيم لأنـه خـاص ، إذ لا يقال لغير الله  
تعـالـى ، بـخلاف الرحـيم - والـخاص مـقدم على العام - .  
انظر : الروضـ المرـبـع ج ١ ص ٥ ، مـعنيـ المـحتاج ج ١  
ص ٤ .

وابـتـدا بالـبـسـمـلة وـبـعـدـها بالـحـمد تـأـسـيـا بالـكـتاب العـزـيز وـعـمـلاـ بما  
رواه أبو داود عن أبي هريرة قال : قال رسول الله ﷺ : « كـلـ كـلامـ  
لـا يـبـداـ فـيـ بالـحـمدـ لـهـ فـهـوـ أـجـذـمـ » قال أبو داود : رواه يونس وـعـقـيلـ  
وـشـعـيبـ وـسـعـيدـ بـنـ عـبـدـ العـزـيزـ عـنـ الزـهـريـ عـنـ النـبـيـ ﷺ مـرـسـلاـ .  
وانظر : سنـنـ أبي داودـ جـ ٤ـ صـ ٢٦١ـ حـدـيـثـ رقمـ ٤٨٤٠ـ »  
قالـ الـأـلـبـانـيـ فـيـ إـرـوـاءـ الـغـلـيـلـ جـ ١ـ صـ ٣٠ـ : ضـعـيفـ . وـقـالـ  
الـنـوـويـ فـيـ الأـذـكـارـ النـوـوـيـ صـ ٩٤ـ : حـدـيـثـ حـسـنـ .  
وـفـيـ روـاـيـةـ لـلـسـبـكـيـ عـنـ أـبـيـ سـلـمـةـ عـنـ أـبـيـ هـرـيـرـةـ قـالـ : قـالـ رـسـولـ  
الـهـ ﷺ : « كـلـ أـمـرـ ذـيـ بـالـ لـاـيـنـدـاـ فـيـ بـيـسـمـ الـلـهـ الرـحـمـنـ الرـحـيمـ فـهـوـ  
أـقـطـعـ » .  
قالـ الـأـلـبـانـيـ فـيـ إـرـوـاءـ الـغـلـيـلـ جـ ١ـ صـ ٢٩ـ : سـنـدـهـ ضـعـيفـ جـدـاـ . =

لَكَ الْحَمْدُ اللَّهُمَّ يَا مَنْ مِنْ عَلَيْنَا (بِالْهَدَايَا) <sup>(١)</sup> فِي الْبَدَايَا  
وَأَنَّا مِنْ كَرْمِهِ (وَفَضْلِهِ) <sup>(٢)</sup> النَّهَايَا وَأَوْلَانَا مِنْ عِلْمِهِ النَّافِعِ <sup>(٣)</sup>  
كَتْزَا ، فَهُوَ (لَنَا) <sup>(٤)</sup> مِنَ النَّارِ - إِنْ شاءَ اللَّهُ - وَقَايَةً ، وَأَوْضَحَ لَنَا  
(بِتَبَيْنِيهِ) <sup>(٥)</sup> حَلًّا كُلًّا شَيْءٍ وَحُرْمَتِهِ ، فِي أَلَّا مِنْ خَيْرِ عَظِيمٍ نَّلَّنَا بِهِ  
الْغَايَا . وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ <sup>(٦)</sup> عَلَى نَبِيِّنَا مُحَمَّدَ الْمَبْعُوثِ إِلَيْنَا

= انظر جامع الأصول ج ٥ ص ٦٨٤ ، أنسى المطالب ص ١٨٠ ،  
طبقات الشافعية الكبرى ج ١ ص ٢١ ، مغني المحتاج ج ١ ص ٤ ،  
الروض المربع ج ١ ص ٥ - ٦ . وقد استقر عمل الأئمة المصنفين  
على افتتاح كتب العلم بالتسمية ، وبعدها بالحمد وذكر محسن  
المحمود .

(١) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .

(٢) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .

(٣) وكل علمه سبحانه نافع :

ولايكون العلم نافعاً لصاحبها إلا إذا عمل بمقتضى علمه وعلمه  
لغيره من إخوانه المسلمين .

(٤) ما بين القوسين من النسخة (ب - ج) حيث لم يرد في الأصل .

(٥) ما بين القوسين هكذا ورد في الأصل .

وورد في النسخة (ب) بلفظ «بيينة»

وورد في النسخة (ج) بلفظ «تبينة»

ولعل الأصح ما ورد في النسخة (ب) لكونه أقرب إلى صحة  
المعنى .

(٦) الصلاة من الله : الرحمة ، ومن الملائكة الاستغفار ، ومن الآدميين  
التضرع والدعاء :

والسلام بمعنى التحيّة والسلامة من النقائص والرذائل - والصلاحة  
عليه بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ مستحبة تتأكد يوم الجمعة وليلتها ، وكذا عند ذكر اسمه ، =

الخاص والعام<sup>(١)</sup> بمحكم الدعوى<sup>(٢)</sup> ، وعلى آله وأصحابه<sup>(٣)</sup>

= وقيل بوجوبها .

انظر « الروض المربيع ج ١ ص ٧ - ٨ » .

(١) المراد بالخاص هم قومه الذين بعث فيهم وهم قريش ، والمراد بالعام جميع أمنه من بعده من الجن والإنس حتى قيام الساعة .

(٢) بمحكم الدعوى : أي بالدعوى المحكمة .

وهي الدعوة إلى توحيد الله سبحانه وتعالى في ربوبيته وألوهيته وأسمائه وصفاته وعبادته وحده لا شريك له .

(٣) المراد بالأصحاب هنا : الصحابة ، والصحابة جمع الصحابي ، والصحابي : من اجتمع بالنبي ﷺ مؤمناً به ومات على الإيمان ولو تخلل إسلامه ردة .

انظر « رد المحتار ج ١ ص ١٣ - الروض المربيع ج ١ ص ٩ » .

وحاصل كلام المحققين من المحدثين أن للصحبة ثلاثة مراتب : الأولى : مؤكدة يشتهر بها أصحابها . بحيث يشتهر بها اشتهاراً لا تزيد عليه ، كالصديق والفاروق ونحوهما .

الثانية : ما كانت عن اجتماع ومشاورة ومخالطة فهي دون الأولى .

الثالثة : صحبة إلحاقيّة حكمية لشرف قدر النبي ﷺ ، لاستواء الكل في انطباع طلعة النبي المصطفى فيهم برؤيته ﷺ إياهم أو رؤيتهم إياه مؤمنين به وبما جاء به ولو حكماً ، وإن تفاوتت رتبهم .  
انظر « شرح ثلاثيات مسند الإمام أحمد ج ٢ ص ٩٢٣ ، إسعاف المطالع بشرح البدر اللماع ج ١ ص ٦٢٣ » .

قال السفاريني نقلاً عن أبي زرعة وابن المديني :

( وعدد الصحابة يزيد على مائة ألف كما قاله أبو زرعة كما رواه ابن المديني وروى أنهم مائة ألف وأربعة وعشرون ألفاً ) انظر المرجع =

نجوم الاقناء<sup>(١)</sup> وأهل التقوى والتابعين<sup>(٢)</sup> لهم بإحسان  
(الأئمة)<sup>(٣)</sup> العظام والبررة الخيرة (الفخام)<sup>(٤)</sup> وسائل علماء  
الإسلام على الدوام :

أما بعد ،

فيقول العبد المفتقر إلى مولاه<sup>(٥)</sup> محمد بن عبد الله

= السابق .

(١) نجوم الاقناء : أي النجوم التي يقتدي بها ، ويهتدي بها المسافر في البر والبحر .

وقد شبه المؤلف رحمه الله تعالى أصحاب رسول الله ﷺ في فضلهم وعلمهم وحاجة الناس إلى الاقناء بهم واتباع سنتهم بالنجم الذي يهتدي به المسافر في البر والبحر ، وتشتد حاجته إليه .

(٢) التابعون : جمع تابعي أو تابع .

والتابع : اسم فاعل من « تبعه » بمعنى مشى خلفه .

والتابع اصطلاحاً هو : من لقي صحابياً وهو مؤمن ومات على الإيمان . وقيل : هو من صحب الصحابي .

وتتابع التابعي من لقي التابعي مؤمناً ومات على الإيمان .

انظر « تهذيب الأسماء واللغات ج ١ ص ١٤ و : معجم لغة

الفقهاء ص ١١٧ وتيسير مصطلح الحديث ص ٢٠١ » .

(٣) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .

(٤) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ « الفخام »  
الفخام : جمع فخم والفخم عظيم القدر والمنزلة .

انظر « : لسان العرب المحبيط ج ٢ ص ١٠٦٠ و المعجم الوسيط

ج ٢ ص ٦٧٧ » .

(٥) سبحانه وتعالى .

( التمرتاشي ثم الغزي الحنفي )<sup>(١)</sup> : إن العلم بحر<sup>(٢)</sup> لا يدرك قراره ، وروض زهي ( نَوْرُهُ )<sup>(٣)</sup> يانعة ثماره ، والعمر يقصُّ<sup>(٤)</sup> عن تحصيله ، والمرء يعجز عن ضبط مجملاته<sup>(٥)</sup> وتفصيله ، فيجب صرف الهمة<sup>(٦)</sup> إلى ..... .

(١) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) . وقد تقدم ذكر ترجمة كاملة للمؤلف في القسم الأول من هذا الكتاب .

(٢) إن العلم بحر : أي كالبحر في اتساعه وعدم القدرة على الإحاطة به .

(٣) ما بين القوسين لم يرد في الأصل ، بل هو من النسخة (ب ، ج) والنور : بإسكان الواو وفتح النون هو : زهر الشجر انظر « مختار الصلاح » ص ٦٨٤ ، والمعجم الوسيط ج ١ ص ٩٦٢ ، والقاموس المحيط ج ٢ ص ١٥٥ » .

(٤) يقصُّ : من باب كرم يكرم ويقصُّ : أي : يعجز والمعنى : أن العمر قصير لا يمكن الإنسان خلاله من تحصيل أنواع العلم .

انظر : « القاموس المحيط ج ٢ ص ١٢٢ » .

(٥) المجملات : جمع مجمل والمجمل هو : ما لم يفهم منه عند الإطلاق معنى .

وقيل : ما احتمل أمرین لامزية لأحدھما على الآخر  
انظر : « المطلع » ص ٣٩٣ ، ومعجم لغة الفقهاء ص ٤٠٦ ،  
والتعريفات ص ١٣٧ ، وأصول الفقه ص ١٠٣ » .

(٦) الهمة : هي ما هُمَّ به من أمر ليُفْعَل :  
والهمة : واحدة الهمم ، يقال : فلان بعيد الهمة ، بكسر الهاء  
وفتحها .

=

الأهم<sup>(١)</sup> وقصد مانفعه أعمّ ، وذلك الفقه<sup>(٢)</sup> الذي هو

= انظر «تاج العروس» ج ٩ ص ١٠٩ ، و«مختار الصحاح» ص ٦٩٩ ، والمعجم الوسيط ج ٢ ص ٩٩٥ ، والقاموس المحيط ج ٤ ص ١٩٢ » .

(١) أي : إلى الأهم من العلوم وما تظهر فيه الفائدة وتدعى إليه الحاجة أكثر من غيره .

قال ابن الوردي :

والعمرُ عن تحصيل كلَّ علمٍ يقصُر فابداً منه بالأهمِ  
وذاك الفقه فـإنْ منه مالاغنى في كل حال عنه  
انظر « رد المحتار» ج ١ ص ٣٩ » .

(٢) الفقه لغة : الفهم والقطنة والعلم .

وقد غالب الفقه على علوم الشريعة وذلك لشرفها وفضلها على  
سائر العلوم ، كما غالب النجم على الشريا .

وقد جعلته العرب خاصاً بعلوم الشريعة ، وتخصيصاً بعلم  
الفروع .

انظر «تاج العروس» ج ٩ ص ٤٠٢ ، و«مختار الصحاح» ص ٥٠٩ ،  
والمعجم الوسيط ج ٢ ص ٦٩٨ ، ورد المحتار ج ١ ص ٣٦ » .  
والفقه شرعاً : هو العلم بالأحكام الشرعية العملية من أدتها  
التفصيلية ، والوقوف على المعنى الخفي الذي يتعلّق به الحكم .  
وهو علم مستنبط بالرأي والاجتهاد ويحتاج فيه إلى النظر  
والتأمل .

ولهذا لا يجوز أن يسمى الله فقيها لأنّه لا يخفى عليه شيء .

انظر « التعريفات» ص ١١٢ ، وأنيس الفقهاء ص ٣٠٨ ، وشرح  
الكوكب المنير ج ١ ص ٤ وما بعدها ، والمستصفى ج ٤ ص ٣  
وما بعدها ، ورد المحتار ج ١ ص ٣٦ » .

(من)<sup>(١)</sup> أشرف المطالب وأسنى المآرب<sup>(٢)</sup> قد صنف<sup>(٣)</sup>  
الفضلاء فيه وأفادوا<sup>(٤)</sup> وجرّدوا سيف<sup>(٥)</sup> همهمهم إلى سيله  
وماحدوا أنابهم الله رضوانه وأحلهم جنانه .

هذا وقد سمح لي أن أجتمع في هذا الدفتر أشياءً من  
الأحكام مما يتعلّق بالقضاة والحكام<sup>(٦)</sup> ، مع اعترافي بنزرت

(١) ما بين القوسين من النسخة(ج) حيث لم يرد في الأصل .

(٢) المآرب : جمع مأرب وهو الأرب والأرب هو الحاجة أو الحاجة  
الشديدة والبغية والأمنية .

يقال : بلغ أربه ونال أربه .

انظر : « مختار الصحاح ص ١٣ ، و Taj al-Urus ج ١  
ص ١٤٥ ، والمجمع الوسيط ج ١ ص ١٢ » .

(٣) صفت : أي : ألف أو ميّز .

أي : ألف في الفضلاء .

أو ميّز في الفضلاء العلوم بعضها عن بعض .

انظر : « لسان العرب ج ٩ ص ١٩٨ ، والقاموس المحيط ج ٣  
ص ١٦٩ ، والمجمع الوسيط ج ٢ ص ٦٩٣ » .

(٤) أي : فاستفادوا وأفادوا غيرهم من الناس ، لأنهم لايفيدون قبل أن  
يسفيدوا هم .

(٥) جرّدوا سيف ، أي : أخرجوها من أغمامها .

انظر « القاموس المحيط ج ١ ص ٢٩٢ ، والمجمع الوسيط ج ١  
ص ١١٥ » .

وقوله هنا : جرّدوا سيف همهمهم ، كناية عن الجدّ في الأمر والتفرغ  
له والسعى الحيث إلية .

(٦) القضاة : جمع قاض : وهو من يقضي بين الناس بحكم الشرع :

انظر : « المجمع الوسيط ج ٢ ص ٧٤٣ ، ولسان العرب ج ١٥ =

البضاعة ، وعدم ممارسة هذه الصناعة<sup>(١)</sup> ، لكن أستعين في ذلك بالملك القادر<sup>(٢)</sup> ، وأنشد قول الشاعر<sup>(٣)</sup> :

إِنَّ الْمَقَادِيرَ<sup>(٤)</sup> إِذَا سَاعَدَتْ

= ص ١٨٦ » .

والحاكم : جمع حاكم : وهو من نصب للحكم بين الناس .

انظر : « المعجم الوسيط ج ١ ص ١٩٠ ، ولسان العرب ج ١٢ ص ١٤٠ » .

والحاكم قد يطلق على القاضي الذي يفصل في الخصومات ، وقد يراد به الخليفة أو الإمام .

والذي يدلّ على المراد به عادة سياق الكلام .

وكلام المؤلف في هذا الكتاب لم يرد فيه شيء من أحكام الإمامة أو الخلافة إلا أشياء لاتذكر ، وتأتي في العادة تابعة لغيرها من الأحكام ، أو متممة لفائدة ، ولكنها لا تقصد لذاتها .

وهذا يدلّ على أن مراد المؤلف بالحاكم هنا هم القضاة الذين يفصلون في الخصومات ويقضون بين الناس ويكون عطف الحكم على القضاة هنا عطف تفسير وبيان .

(١) الصناعة : هي التأليف الذي أشار إليه بقوله : « سنج لي أن أجمع أشياء من الأحكام » .

(٢) سبحانه وتعالى .

(٣) أي : معزياً نفسي وحاثاً لها على الإقدام على هذا العمل .

(٤) المقادير : جمع مقدار ولا معنى لها في هذا البيت بهذا اللفظ . فالشاعر أراد أن يجمع القدر ، فقال : مقادير ، والصحيح أن القدر يجمع على أقدار . وقد يجمع القدر على مقادير ولكنه قليل جداً .

انظر : « المعجم الوسيط ج ٢ ص ٧١٨ ، والقاموس المحيط ج ٢ ص ١١٤ » .

.....  
الْحَقَّ الْعَاجِزُ بِالْقَادِرِ<sup>(١)</sup>

وخدمت به حضرة سلطان العلماء العظام ، وشيخ مشايخ الإسلام ، وقاضي<sup>(٢)</sup> قضاة .....

= والأسلم في العقيدة عدم نسبة شيء من التصرف بالكون إلى الأقدار لأن المتصرف في الكون كله هو الله سبحانه وتعالى .

(١) لم أقف على هذا البيت من الشعر ولا على قائله بهذا للفظ :  
بل وقفت عليه في « لطائف المعارف ص ٢٠٥ »  
بلغني :

إن المقادير إذا ساعدت الحق النائم بالقائم  
ولم أقف على قائله بهذا اللفظ .

ووقفت عليه في « الوحيشيات والأوابد ص ٤٣ » بلغني :  
إن المقادير إذا ساعدت الحق العاجز بالحازم  
ونسبه إلى سعد الدين العطار الحراني .

(٢) روى مسلم في صحيحه عن أبي هريرة عن النبي ﷺ قال :  
« إن أخنون اسم عند الله رجل تسمى ملك الأملالك ». زاد ابن أبي  
شيبة في روايته لا مالك إلا الله عز وجل .

قال الأشعري : قال سفيان مثل شاهان شاه .  
وقال أحمد بن حنبل : سألت أبا عمرو عن أخنون فقال : أ وضع .

انظر « الجامع الصحيح ج ٦ ص ١٧٤ » .

وترجم الشيخ محمد بن عبد الوهاب لهذا الحديث في كتاب  
التوحيد وأورده في باب التسمى بقاضي القضاة ونحوه .  
وفي هذا الحديث إشارة إلى النهي عن التسمى بقاضي القضاة  
قياساً على النهي عن التسمى بملك الأملالك ، لكونه شبهه في المعنى  
فينهى عنه .

انظر « فتح المجيد شرح كتاب التوحيد ص ٣٦٠ »

الأئمّا<sup>(١)</sup> ، ومرجعُ الْخَاصِّ وَالْعَامِ<sup>(٢)</sup> ، سيبويه<sup>(٣)</sup> الزمان وأبى

(١) الأئمّا : جميع ما على الأرض من الخلق .

وقيل : كل من يعتريه النوم من الجن والإنس .

ومنه قوله تعالى : ﴿وَالْأَرْضَ وَضَعَهَا لِلأَئمّا﴾ آية رقم ٧ الرحمن .

أي للثقلين ، أو لجميع ما على وجه الأرض من الخلق .

انظر : «تاج العروس ج ٨ ص ١٩٥» ، والمعجم الوسيط ج ١ ص ٢٨ .

(٢) أي : ما يرجع إليه الناس - بعد الله تعالى - في قضاء حوائجهم إذا تعدد قضاها من قبل غيره .

(٣) أي : من بلغ في علوم اللغة في زمانه ما بلغه سيبويه في زمانه .  
 وسيبوه هو عمرو بن عثمان بن قنبر الحارثي بالولاء أبو بشر  
 الملقب بسيبوه .

إمام النحاة وأول من بسط علم النحو . ولد في إحدى قرى  
شيراز ، وقدم البصرة فلزم الخليل بن أحمد ففاقه وصنف كتابه  
المسمى «كتاب سيبويه» مطبوع - في النحو لم يصنع قبله ولا بعده  
مثله ، رحل إلى بغداد فناظر الكسائي وأجازه الرشيد بعشرة آلاف  
درهم ، وعاد إلى الأهواز فتوفي بها ، وقيل : وفاته وقبره بشيراز ،  
وكان في لسانه حبسة .

ومعنى سيبويه في الفارسية رائحة التفاح . كان أنيقاً جميلاً توفى  
شاباً وفي مكان وفاته والسنة التي مات فيها خلاف .

لأحمد بدوي : «سيبوه حياته وكتابه» مطبوع .

ولعلي النجدي ناصف : «سيبوه إمام النحاة» مطبوع .

انظر : «الأعلام ج ٥ ص ٨١ ، البداية والنهاية ج ١٠ ص ٧٨ ،  
ميزان الاعتدال ج ٢ ص ٢٩٤ ، تاريخ بغداد ج ١٢ ص ١٦٦ -

حنيفة<sup>(١)</sup> النعمان الحاكم الشرعي<sup>(٢)</sup> بالديار الغربية<sup>(٣)</sup> من لم يزل يقرض<sup>(٤)</sup> الله الكريم أحسن قرضاً ، فلا جرم<sup>(٥)</sup> كان الدعاء

= ١٨٨ .

(١) أي : ومن بلغ في الفقه ما بلغه أبو حنيفة .

(٢) لم أقف على اسم الحاكم الشرعي بالديار الغربية في عصر المؤلف .

(٣) الديار الغربية : هي غزة ، إحدى مدن فلسطين التي تقدم ذكرها في ترجمة المؤلف .

(٤) القرض : لغة القطع ، فكان المقرض يقطع للمقترض قطعة من ماله .

انظر : « القاموس المحيط ج ٢ ص ٣٤١ ، والنظم المستعدب في شرح غريب المهدب ج ١ ص ٣٠٩ ، المطلع ص ٢٤٦ » .

وشرعأ : هو ما تعطيه غيرك من مال على أن يرد إليك بدهله .

انظر « معني المحتاج ج ٢ ص ١١٧ ، معجم لغة الفقهاء ص ٣٦١ ، المعجم الوسيط ج ٢ ص ٧٢٧ » .

وإفراض الله تعالى هو التقرب إليه بالأعمال الصالحة التي يجزي عنها الجنة يوم القيمة .

يقول تعالى : ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَاتُّوْزِكَةَ وَأَقْرَضُوا اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا ﴾ المزمل آية ٢٠ .

ويقول : ﴿ مَنْ ذَا الَّذِي يَقْرَضُ اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا ﴾ الحديد آية ١١ .

وأشار بقوله : من لم يزل يقرض الله قرضاً حسناً ، إلى أنه كان حياً في ذلك الوقت .

(٥) لاجرم : أي : لابد ولا محالة ، أونقاً .

انظر « مختار الصحاح ص ١٠٠ ، المعجم الوسيط ج ١ ص ١١٨ ، القاموس المحيط ج ٤ ص ٩٠ » .

له على كلّ فردٍ من الأنام (فِرَضًا)<sup>(١)</sup> ، أَدَمُ اللَّهُ أَيَامَهُ ، وَرُفِعَ في بِرْوَج<sup>(٢)</sup> السُّعَادَةُ أَعْلَامَهُ ، (بِمُحَمَّدٍ وَآلِهِ وَصَحْبِهِ)<sup>(٣)</sup>

(١) فِرَضًا أي : واجباً ، وكلمة فِرَضًا وردت في النسخة (ب) بلفظ «فِرَضًا» ومعلوم أن الفرض هو ما فرضه الله ورسوله ، وهو ما يثاب فاعله ويعاقب تاركه . ومن المعلوم كذلك أن ترك الدعاء للحاكم لاعقاب عليه من الله تعالى . وإذا كان الله لا يعاقب على تركه فهو ليس بفرض ، وأعلى درجاته أن يكون الدعاء للحاكم الصالح مستحبًا .

(٢) البروج : واحدها برج ، وهو البناء العالى الذاهب في السماء . انظر : «القاموس المحيط ج ١ ص ١٧٨ ، المعجم الوسيط ج ١ ص ٤٧ ، مختار الصحاح ص ٤٦ » .

وقوله : ورفع في بِرْوَج السُّعَادَةُ أَعْلَامَهُ . دعا له بأن يعلى الله منزلته ويرفع شأنه بين الناس كما ترفع الأعلام فوق البناء العالى .

(٣) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ : «بِمُحَمَّدٍ وَآلِهِ» فقط ، وقوله هنا : بِمُحَمَّدٍ وَآلِهِ وَصَحْبِهِ تَوَسَّلَ بِجَاهِ النَّبِيِّ ﷺ ، والتَّوَسُّل بِجَاهِ النَّبِيِّ ﷺ لَا يَجُوزُ . وقد نَبَّهَ عَلَى ذَلِكَ شِيخُ الْإِسْلَامِ ابْنُ تِيمِيَّة رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى فِي : «الْقَاعِدَةُ الْجَلِيلَةُ» ص ١٣٢ ، ١٥٠ . كما نَقَلَهُ الْأَلْبَانِيُّ فِي كِتَابِهِ التَّوَسُّل ص ١١٤ . قال : مع أن جاهه ﷺ عند الله أَعْظَمُ مِمَّا جاهَ جَمِيعُ الْأَنْبِيَاءِ وَالْمَرْسُلِينَ ، ولكن جاه المخلوق غَنِّدُ الْخَالِقِ لَيْسَ كِجَاهِ الْمَخْلُوقِ عَنْدَ الْمَخْلُوقِ ، فَإِنَّهُ لَا يَشْفَعُ عَنْهُ أَحَدٌ إِلَّا بِإِذْنِهِ - وَالْمَخْلُوقُ يَشْفَعُ عَنْدَ الْمَخْلُوقِ بِغَيْرِ إِذْنِهِ فَهُوَ شَرِيكٌ لَهُ فِي حَصْوَلِ الْمَطْلُوبِ ، وَاللَّهُ تَعَالَى لَا يُشَرِّيكُ لَهُ كَمَا قَالَ سَبِّحَانَهُ :

﴿ قُلْ ادْعُوا الَّذِينَ زَعَمْتُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ وَمَا لَهُمْ فِيهَا مِنْ شُرَكٍ وَمَا لَهُمْ مِنْ ظَهِيرٍ \* وَلَا تَنْفُعُ الشَّفَاعَةُ عَنْهُ إِلَّا لِمَنْ أَذْنَ لَهُ ﴾ الآية ٢٢ - ٢٣ =

وجعلته<sup>(١)</sup> مشتملاً على : مقدمة في آداب . . . . .

= سأ . فلا يلزم إذاً من كون جاهه ﷺ عند ربه عظيماً أن نتوسل به إلى الله تعالى ، لعدم ثبوت الأمر به عنه ﷺ . ويوضح ذلك أن الركوع والسجود من مظاهر التعظيم فيما اصطلح عليه الناس فقد كانوا وما يزال بعضهم يقومون ويركعون ويسجدون لمليكتهم ورئيسهم والمعظم لديهم . ومن المتفق عليه بين المسلمين أن محمداً ﷺ هو أعظم الناس لديهم وأرفعهم عندهم . ترى فهل يجوز لهم أن يقوموا ويركعوا ويسجدوا له في حياته وبعد مماته ؟

الجواب : أنه لابد لمن يجوز ذلك من أن يثبت وروده في الشرع ، وقد نظرنا فوجدنا أن الركوع والسجود لا يجوز إلا لله سبحانه وتعالى ، وقد نهى النبي ﷺ أن يركع أو يسجد أحد لأحد كما أثنا في السنة كراهة النبي ﷺ للقيام ، فدل ذلك على عدم مشروعيته ، ترى فهل يستطيع أحد أن يقول عنا حين نمنع السجود لرسول الله ﷺ أننا ننكر جاهه ﷺ وقدره ؟ كلام ثم كلام . وكذلك فهل يستطيع أحد أن يبني على ثبوت جاه الرسول ﷺ ثبوت السجود له والركوع ؟ أيضاً نقول : كلام ثم كلام .

فظهر من هذا بجلاء - إن شاء الله تعالى - أنه لاتلازم بين ثبوت جاه الرسول ﷺ وبين تعظيمه بالتلوس بجاهه مادام أنه لم يرد بالشرع . هذا وإن من جاهه ﷺ أنه يجب علينا اتباعه وطاعته قال تعالى :

﴿ قُلْ إِنْ كُتُمْ تَحْبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يَحِبُّكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ ﴾ آية ٣١ آل عمران .

وانظر « تطهير الجنان والأركان عن درن الشرك والكفران ص ٧٨ وما بعدها » .

(١) أي : جعلت هذا التأليف .

المفتى<sup>(١)</sup> ، و (هي)<sup>(٢)</sup> ثمانية فصول :

الأول : في (بيان)<sup>(٣)</sup> الصالح للقضاء وغير الصالح له ، وفيه : هل يباح (له)<sup>(٤)</sup> طلبه أولاً ؟ (وفيه : هل يستحق أجرة المثل أم لا )<sup>(٥)</sup> .

الثاني : في طريق<sup>(٦)</sup> القاضي إلى الحكم<sup>(٧)</sup> ، وفيه : من تقبل (شهادته)<sup>(٨)</sup> ومن لا تقبل<sup>(٩)</sup> .

(١) المفتى : هو من بين الحكم الشرعي ويخبر عنه بدون إلزام . انظر «الإنصاف في معرفة الراجح من الخلاف ج ١١ ص ١٨٦ . أئيس الفقهاء ص ٩٣ » .

(٢) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) وهو الأصح ، لأن المقدمة لا تشتمل على ثمانية فصول .

(٣) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .

(٤) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب - ج) .

(٥) ما بين القوسين من النسخة (ج) حيث لم يرد في الأصل .

(٦) طريق القاضي إلى الحكم : أي الطريقة التي يتوصل بها القاضي إلى الحكم الصحيح .

انظر «القاموس المحيط ج ٣ ص ٢٦٥ ، والمعجم الوسيط ج ٢ ص ٥٥٦ » .

والطريقة إلى الحكم فيما هو من حقوق العباد ونحوها هي الدعوى والحجّة ، وفيما هو من حقوق الله ونحوها الحجة فقط .

(٧) الحكم - كما عرفه المؤلف في أول الفصل السادس ص ٧٩١ - هو الإلزام في الظاهر على صفة مختصة بأمر ظن لزومه في الواقع شرعاً .

(٨) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ «شهادة» .

(٩) أي الذين تقبل شهادتهم لتتوفر شروط الشهادة فيهم ومن لا تقبل =

- الثالث : في (بيان<sup>(١)</sup>) أحكام المحكوم<sup>(٢)</sup> له .
- الرابع : في<sup>(٣)</sup> المحكوم عليه .
- الخامس : فيما ينفذ (قضاؤه ، أي : القاضي)<sup>(٤)</sup> فيه وما لا ينفذ<sup>(٥)</sup> .
- السادس : في (بيان<sup>(٦)</sup>) الحكم<sup>(٧)</sup> .
- السابع : في (بيان<sup>(٨)</sup>) عزل القاضي وتوليته .
- الثامن : في التّتمات<sup>(٩)</sup> .
- 
- = شهادتهم لعدم توفر شروط الشهادة فيهم .
- (١) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج)
- (٢) أي سواء كان المحكوم له الشرع كما في الدعاوى التي فيها حق الله . أو كان المحكوم له العبد كما في الدعاوى التي فيها حق العبد .
- (٣) أي في بيان أحكام المحكوم عليه وقد ذكر المؤلف أن المحكوم عليه لا يكون إلا العبد دائمًا لكنه تارة يكون واحداً وهو الفرد أو العدد المحصور من الناس وتارة يكون كافة الناس .
- (٤) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب - ج) بلفظ «قضاء القاضي» وهو الأصح .
- (٥) أي في بيان ما ينفذ فيه قضاء القاضي لاكتمال شروطه وموافقته الأدلة وعدم معارضتها . وما لا ينفذ فيه قضاء القاضي لعدم اكتمال شروطه أو معارضته للأدلة الصرحية وعدم موافقتها .
- (٦) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .
- (٧) أي : بيان حكم القاضي . وصيغ الحكم المتعارف عليها بين الفقهاء وقد تقدم تعريف الحكم قريراً .
- (٨) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .
- (٩) التّتمات : جمع تتمة ، وهي ما يكون به تمام الشيء .

أما المقدمة (الأولى)<sup>(١)</sup> قال في شرح الطحاوي<sup>(٢)</sup>  
المفتى بالختار<sup>(٣)</sup> إن شاء أخذ بقول أبي حنيفة (رحمه الله)<sup>(٤)</sup>  
وإن شاء أخذ بقولهما<sup>(٥)</sup>.

= انظر «المجاني الزهرية» ص ١٢٦ ، القاموس المحيط ج ٤  
ص ٨٣ » وتنتمي الكتاب : ما يكون به تمامه ، فيكون المقصود به  
هنا : خاتمة الكتاب التي يكون بها ختامه .

(١) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب - ج) .

(٢) شرح الطحاوي : الذي يتبرد إلى الذهن أن المقصود به شرح  
مختصر أبي جعفر الطحاوي في الفقه الحنفي ، وبالرجوع إلى مقدمة  
المختصر المذكور ، وإلى بعض الكتب المختصة في أسامي الكتب  
ووجدت أنه قام بشرحه مجموعة من العلماء ، ولم أقف على مقصود  
المؤلف منهم . ولعل المقصود بشارح مختصر الطحاوي هنا الإمام  
الكبير محمد بن أحمد الخجندي الإسبيجي ، حيث ذكر حاجي  
خليفة في كشف الظنون ج ٢ ص ١٦٢٧ أن المذكور كرر في أول  
شرحه لمختصر الطحاوي اختيار المفتى وما ينبغي أن يقدم عليه من  
أقوال علمائنا - وهو ما نقله المؤلف هنا . علماً أن هذه العبارة التي  
سيوردها المؤلف عن شرح الطحاوي موجودة نصاً في «الفتاوى  
الغياضية» ص ١٦١ ، والفتاوى البزازية ج ٢ ص ١٣٤ » .

(٣) الخيار اسم مصدر من اختار يختار وهو طلب خير الأمرين يقال :  
هو بالختار يختار ما يشاء وأنت بالختار فاختر ما شئت .  
انظر «القاموس المحيط» ج ٢ ص ٢٦ ، والممعجم الوسيط ج ١  
ص ٢٦٤ » .

(٤) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب) .

(٥) أي بقول أبي يوسف ومحمد بن الحسن .

وفي الأقضية<sup>(١)</sup> عن عبد الله بن المبارك<sup>(٢)</sup> رحمه الله تعالى<sup>(٣)</sup> : ينبغي أن يأخذ بقول أبي حنيفة (رضي الله عنه)<sup>(٤)</sup> ولو كان اثنان<sup>(٥)</sup> (أحديهما)<sup>(٦)</sup> أبو حنيفة<sup>(٧)</sup> يؤخذ بقولهما والقاضي ، هل يفتى (في مجلس الحكم)<sup>(٨)</sup> ؟ فيه أقاويل<sup>(٩)</sup> والصحيح ..... .

(١) انظر ذلك في «الفتاوى الغيانية» ص ١٦١ . والأقضية كتاب للإمام أبي جعفر . انظر الفتاوی الهندیة ج ٣ ص ٣٠٨ ولم أقف على هذا الكتاب .

(٢) هو عبد الله بن المبارك أبو عبد الرحمن المروزي . ولد سنة ١١٨ هـ وهو مولى لرجل من حنطة وأمه خوارزمية وأبواه كان تركياً . صاحب أبي حنيفة وأخذ عنه علمه وكان لزهذه قصة . جمع بين العلم والأدب والعبادة والورع وقلة الخلاف على أصحابه مات بهيت سنة ١٨١ هـ وقد صنف الكتب الكثيرة وأثنى عليه مجموعة من العلماء . انظر ترجمته في «سیر أعلام النبلاء» ج ٨ ص ٣٧٨ ، الفوائد البهية ص ١٠٣ ، تهذيب التهذيب ج ٥ ص ٣٨٢ » .

(٣) ما بين القوسين من النسخة (ج) حيث لم يرد في الأصل .

(٤) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ «رحمه الله تعالى» . وورد في النسخة (ج) بلفظ «رحمه الله» .

(٥) أي : إذا كان أصحاب القول اثنين من ثلاثة وهم أبو حنيفة وأبو يوسف ومحمد بن الحسن .

(٦) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ أحدهما وهو الأصح .

(٧) أي : أبو حنيفة وأبو يوسف ، أو : أبو حنيفة ومحمد بن الحسن .

(٨) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .

(٩) الأقاويل : جمع أقوال والأقوال جمع قول .

انظر «لسان العرب» ج ١١ ص ٥٧٣ ، والقاموس المحيط ج ٤ =

وقد اختلف العلماء - رحمهم الله تعالى - في جواز تصدی القاضی للإفتاء في مجلس القضاة ، وذلك على ثلاثة أقوال :  
القول الأول :

يجوز للقاضي أن يفتى في مجلس القضاء في مسائل العبادات ونحوها ، ولا يجوز له أن يفتى في مسائل المعاملات والأحكام ، وخاصة ما فيه خصومة قائمة . قال بذلك بعض الحنفية .

انظر «مجمع الأئم» ج ٢ ص ١٥٩ ، والبحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٧ ، والفتاوی الخاتمة ج ٢ ص ٣٦٢ » .

وقال به المالكية : انظر «تبصرة الحكماء ج ١ ص ٣٧ » .

وهو قول للشافعية : انظر « روضة الطالبين ج ١١ ص ١٠٩ » .

<sup>٤</sup> وللحنابلة انظر «الإنصاف» ج ١١ ص ١٨٧ و «أعلام الموقعين» ج ٤

ص ۲۲ » .

قال ابن فردون : « قال مالك : لا يفتي القاضي في مسائل القضاء وأما في غيرها فلا بأس . وكان سحنون إذا أتاه رجل يسأله عن مسألة من مسائل الأحكام لم يعجبه وقال : هذه مسألة خصومة ». القول الثاني :

يجوز للقاضي أن يفتى في مجلس القضاء مطلقاً وفي كل شيء سواء كانت الفتوى في الأحكام والمعاملات أو كانت في العبادات والديانات وهذا هو القول الصحيح لدى :

الحنفية : انظر البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٧ ، الفتاوى ج ٢  
ص ٣٦٢ ، مجمع الأئمـ ج ٢ ص ١٥٩ .

والشافعية : انظر المجموع ج ١ ص ٤٢ ، روضة الطالبين ج ١١

ص ١٠٩ .

والحنابلة : انظر أعلام الموقعين ج ٤ ص ٢٢ ، الإنصاف ج ١١ =

(أنه)<sup>(١)</sup> لا بأس به في مجلس القضاء وغيره في المعاملات<sup>(٢)</sup>  
والديانات<sup>(٣)</sup>. وقال<sup>(٤)</sup> الإمام قاضي خان (رسم)<sup>(٥)</sup> المفتى

= ص ١٨٧ .

القول الثالث :

كرامة فتوى القاضي مطلقاً ، سواء كانت في الأحكام أو  
العبادات . وهذا القول رواية للحنابلة . انظر المراجع السابقة لهم .

الترجيح :

من تأمل ما تقدم يتبيّن أن الراجح من هذه الأقوال الثلاثة هو مذهب  
إليه المالكية ، وما ذهب إليه الجمهور في الرواية الأخرى وما  
صحيحه المؤلف من جواز تصدي القاضي للإفتاء في مسائل الديانات  
والعبادات وعدم جواز ذلك في مجلس القضاء في مسائل المعاملات  
والأحكام ، وذلك لما يتبع ذلك من توجيه التهمة إلى القاضي في  
تلقين بعض الخصوم الحجّة دون بعض .

ولما يسبب له من الحرج عندما يفتني في مسألة ، ثم يتغير اجتهاده  
فيها ويقضي بخلاف ما أفتني به . وفي ذلك من الضرر على الإسلام  
وعلى سير المعاملات القضائية ما يحتم عدم جواز تصدي القاضي  
للفتوى في مسائل الأحكام والتعامل ، والله أعلم .

(١) ما بين القوسين من النسخة (ب - ج) حيث لم يرد في الأصل  
والسياق يقتضيه .

(٢) المعاملات : أي مسائل التعامل ، وهي التي يقع فيها الخلاف بين  
الناس وتكثر فيها الخصومات .

(٣) الديانات : أي العبادات .

(٤) انظر «الفتاوى الخانية ج ١ ص ٢» حيث أن الكلام اللاحق نقل من  
هناك بتصرف .

(٥) ما بين القوسين ورد في الفتوى الخانية بلفظ (فصل في رسم =

في زماننا . ( قال ) <sup>(١)</sup> أصحابنا : إذا استفتى ( المفتى ) <sup>(٢)</sup> عن مسألة إن كانت مروية <sup>(٣)</sup> ( عن أصحابنا ) <sup>(٤)</sup> في الروايات الظاهرة <sup>(٥)</sup> بلا خلاف بينهم <sup>(٦)</sup> فإنه يميل إليهم ويفتى بقولهم ولا يخالفهم برأيه <sup>(٧)</sup> وإن كان مجتهدا <sup>(٨)</sup> . متقدماً ، لأن الظاهر

= المفتى ) والرسم هو العلامة والأثر الذي يدل على الشيء .  
انظر القاموس المحيط ج ٤ ص ١٢٠ ، مختار الصحاح ص ٢٤٣ .

والمعنى : علامة المفتى وصفته التي يكون عليها .

(١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ « من » .

(٢) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .

(٣) أي : إن كان جواب هذه المسألة المسؤول عنها منقولاً عن أصحابنا .

(٤) ما بين القوسين من النسخة (ج) حيث لم يرد في الأصل .

(٥) أي : في ظاهر الرواية ، وسيأتي تفسيرها عند ورودها في كلام المصنف انظر ص ٦٦٩ .

(٦) أما إذا وجد خلاف بينهم حتى ولو كان المخالف واحداً فسيذكر المؤلف بعد ذلك ص ٢٠٢ « أنه إذا اصطلاح المشائخ على الأخذ بقول هذا الواحد فيتبع المفتى اصطلاحهم .

(٧) قوله ولا يخالفهم برأيه : فيه نظر : بل الذي لا يجوز مخالفته هو الكتاب أو السنة أو إجماع علماء الأمة . ومعلوم أن علماء المذهب الحنفي ليسوا هم كل علماء الأمة وكثيراً ما يجمعون على قول وبخلافهم علماء المذاهب الأخرى كلها فمنع مخالفتهم هنا دعوى تحتاج إلى دليل وهو غير موجود .

(٨) المجتهد : هو من يعرف من القرآن والسنة ما يتعلق به الأحكام وخاصة وعاته ومجمله ومبنته ، وناسخه ومنسوخه ، ومتواتر السنة وغيره والمتصال بالمرسل ، وحال الرواية قوّة وضعفاً ، ولسان العرب

أن يكون الحق مع أصحابنا (ولا يعدل عن قوله)<sup>(١)</sup> واجتهاده لا يبلغ اجتهادهم . وإن لم يجد لها رواية عن أصحابنا ، وكان المفتى مقلدا<sup>(٢)</sup> ، يأخذ بقول من هو أفقه الناس عنده<sup>(٣)</sup> ويضيف الجواب إليه<sup>(٤)</sup> .

---

= لغة ونحواً وأقوال العلماء من الصحابة فمن بعدهم إجماعاً واختلافاً ، والقياس بأنواعه .

انظر البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٤ ، تبصرة الحكماء ج ١ ص ٤٥ ،  
معنى المحتاج ج ٤ ص ٣٧٦ ، الإنصاف ج ١١ ص ١٨٢ ، المبدع  
ج ٩ ص ٢٢ .

وسيذكر المؤلف تعريف المجتهد في أوائل الفصل السابع ص  
. «٨٦٩» .

(١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ « ولا يعدل » .

(٢) المقلد : اسم فاعل من التقليد وهو قبول قول المجتهد والعمل به وإن لم يعلم من أين قاله .

انظر تهذيب الأسماء واللغات ج ٤ ص ١٠١ ، معجم لغة الفقهاء  
ص ٤٥٤ .

(٣) أي : أفقه الناس عند المفتى في المسألة التي سئل عنها ، ولا يلزم أن يكون أفقه الناس عموماً ، لكون بعض الناس فقيهاً في مسألة وغيره أفقه منه في غيرها .

(٤) فيكون ناقلاً لفتوى غيره وراوياً لها فقط ، ولا يكون بذلك مفتياً لاشترط الاجتهاد في المفتى وعدم اشتراطه في الراوي .

فإن كان أفقه الناس عنده في مصر آخر ، يرجع إليه  
(بالكتابة)<sup>(١)</sup> ويثبت في الجواب ، ولا يجازف<sup>(٢)</sup> خوفاً من  
الافتراء على الله تعالى بتحريم الحلال وضدّه . انتهى . و  
(ذكر)<sup>(٣)</sup> في بعض المعتبرات<sup>(٤)</sup> من كتب أصحابنا : لا ينبغي<sup>(٥)</sup>

(١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ « الكتاب » والمراد أو  
غيرها من وسائل الاتصال المعتبرة شرعاً .

(٢) أي : ولا يتعمّل بالفتوى من غير ثبت ولا روية .

(٣) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب - ج) .

(٤) انظر ذلك في الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣٠٨ ، تبيان الحقائق ج ٤  
ص ١٧٦ .

(٥) لا ينبغي : أي لا يحسن ولا يليق .

انظر القاموس المحيط ج ٤ ص ٣٠٦ ، المعجم الوسيط ج ١  
ص ٦٥ .

وقوله هنا لا ينبغي : بمعنى لا يجوز .

لأن من شروط المفتى عند جمهور العلماء أن يكون مجتهداً كما  
تقدّم تعريفه وعرفه المؤلف .

وفتوى المقلد عادة إنما تكون نقلأً لفتوى غيره من المجتهدين إما  
عنهم مباشرة أو عن طريق الرواية عنهم أو من كتبهم . ورد في  
الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣٠٨ . قد استقر رأي الأصوليين على أن  
المفتى هو المجتهد ، فاما غير المجتهد فمن يحفظ أقوال المجتهد  
فليس بمفتى . والواجب عليه إذا سئل أن يذكر قول المجتهد كأبي  
حنيفة رحمة الله تعالى على جهة الحكایة .

فعرف أن ما يكون في زماننا من فتوى الموجودين ليس بفتوى بل  
هو نقل كلام المفتى ليأخذ به المستفتى .

وانظر نحو ذلك في تبصرة الحكماء ج ١ ص ٥٣ - ٥٤ ، روضة =

لأحد أن يفتني بالرأي إلا من عرف (الأحكام . أي) <sup>(١)</sup> : أحكام الكتاب والسنة ، وعرف الناسخ <sup>(٢)</sup> والمنسوخ ، وعرف

= الطالبين ج ١١ ص ٩٩ ، إعلام الموقعين ج ٤ ص ١٧٣ ، الإنصاف ج ١١ ص ١٨٥ وما بعدها .

(١) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب - ج) .

(٢) النسخ في اللغة : يطلق بمعنى الإزالة . ومنه يقال : نسخت الشمس الظل ، أي : أزالته ، ونسخت الريح أثر المشي . ويطلق بمعنى نقل الشيء من موضع إلى موضع ، ومنه نسخت الكتاب ، أي : نقلت ما فيه . ومنه قوله تعالى : «إِنَّا كُنَا نَسْتَسْعِي مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ» من الآية ١٩ سورة الجاثية .

والمراد به : نقل الأعمال إلى الصحف .

والنسخ في الاصطلاح : رفع الحكم الشرعي بخطاب شرعي . ويطلق الناسخ على الله تعالى كقوله تعالى : «مَا نَسَخَ مِنْ آيَةٍ أَوْ ثَسِّهَا نَاتٍ بِخَيْرٍ مِنْهَا أَوْ مِثْلِهَا» من الآية ١٠٦ سورة البقرة . والمراد بالناسخ في كلام المؤلف : الآية الناسخة لآية أخرى ، او الحكم الناسخ لحكم آخر . وأما المنسوخ فهو الحكم المرتفع .

فآية المواريث مثلاً وهي قوله تعالى :

«يُوصِيكُمُ اللَّهُ فِي أَوْلَادِكُمْ لِلذِّكْرِ مِثْلُ حَظِّ الْأُنْثَيَيْنِ فَإِنْ كَنَّ نِسَاءً فَوَقَّا اثْنَيْنِ فَلَهُمَا ثُلَّا مَا تَرَكَ إِنْ كَانَتْ وَاحِدَةً فَلَهَا النَّصْفُ وَلِأَبْوَاهِهِ لَكُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا السُّدُّسُ مَا تَرَكَ إِنْ كَانَ لَهُ وَلَدًا» من الآية ١١ سورة النساء .

هي وما فيها من أحكام ناسخ لحكم الوصية للوالدين الوارد في قوله تعالى :

= «كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدُكُمُ الْمَوْتُ إِنْ تَرَكَ خَيْرًا وَصِيَّةً لِلْوَالِدَيْنِ» من الآية ١٨٠ سورة البقرة .

**أقاويل<sup>(١)</sup> الصحابة ، ( وعرف من )<sup>(٢)</sup> المتشابه<sup>(٣)</sup> ووجوه الكلام<sup>(٤)</sup> .**

وروي<sup>(٥)</sup> عن محمد<sup>(٦)</sup> رحمه الله ( تعالى )<sup>(٧)</sup> أنه قال : إذا كان صوابُ الرجل أكثرَ من خطئه جاز له أن يفتى<sup>(٨)</sup> . . . . .

= انظر البرهان في علوم القرآن ج ٢ ص ٢٨ ، مباحث في علوم القرآن ص ٢٣٢ ، المغرب ص ٤٤٩ .

(١) أقاويل الصحابة : أي : عرف أقوالهم وما رووا عنهم في مسائل الأحكام .

(٢) مابين القوسين مطموس في النسخة (ب) . ولعل لفظ « من » زائد فيكون الكلام « وعرف المتشابه » .

(٣) المتشابه : هو ما خفي بنفس اللفظ ولا يرجى دركه أصلًا لشدة خفائه . أو الذي يخفى علمه على غير العلماء المحققين .

والمتشابه في الفقه : هو الألفاظ المشتركة كالقرء : فهو متعدد بين العhipض والظاهر .

انظر « معجم لغة الفقهاء ص ٤٠٢ ، التعريفات ص ١٣٤ ، المطلع ص ٣٩٤ » .

(٤) أي : كان له إمام باللغة العربية - النحو والصرف ، وكان له إمام بلغة التخاطب الشائعة في المجتمع الذي يفتى فيه .

انظر ذلك في « البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٨ » .

(٦) هو محمد بن الحسن صاحب أبي حنيفة المتقدمة ترجمته .

(٧) مابين القوسين لم يرد في النسخة (ب-ج) .

(٨) وذلك لأن الصواب إذا كثُر فقد غالب ولا عبرة بالغلوب بمقابلة الغالب ، فإن أمر الشرع مبنية على الأعم الأغلب .

انظر هذا الحكم في « البحر الرائق ج ٦ ص ٢٧٠ ، الفتاوي الهندية ج ٣ ص ٣٠٨ » .

وسائل<sup>(١)</sup> أبو بكر الإسکاف<sup>(٢)</sup> عن عالم في بلده ليس هناك أعلم منه : هل يسعه ألا يفتي<sup>(٣)</sup> ؟ قال : إنَّ كان من أهل الاجتهاد<sup>(٤)</sup>

(١) انظر ذلك في البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٨ .

(٢) أبو بكر الإسکاف : هو محمد بن أحمد أبو بكر الإسکاف البليخي إمام كبير جليل القدر من مؤلفاته شرح الجامع الصغير ، أخذ الفقه عن محمد بن سلمه عن أبي سليمان الجوزجاني ، وتفقه عليه أبو بكر الأعمش محمد بن سعيد ، وأبو جعفر الهنداوي . كانت وفاته سنة ٣٣٣ هـ .

انظر « الفوائد البهية ص ١٦٠ ، هدية العارفين ج ٦ ص ٣٧ ، طبقات الفقهاء ص ٥٤ » .

والإسکاف : نسبة إلى صناعة الأحذية ، فالإسکاف هو صانع الأحذية .

انظر « القاموس المحيط ج ٣ ص ١٥٨ ، المعجم الوسيط ج ١ ص ٤٣٩ » .

(٣) مابين القوسين لم يرد في النسخة (ب) ولعل ذلك من سهو الناشر لتشابه الكلمة في نهاية مع الكلمة التي في نهاية الكلام الذي ورد قبله .

(٤) الاجتهاد لغة : بذل الوسع .

انظر « مختار الصحاح ص ١١٤ ، المعجم الوسيط ج ١ ص ١٤٢ ، لسان العرب المحيط ج ١ ص ٥٢١ » .

وقيل : هو بذل المجهود لنيل المقصود .

انظر « جامع الفضولين ج ١ ص ١٤ » .

وشرعًا ، هو : بذل الطاقة في تحصيل حكم شرعي ظني . ومعنى بذل الطاقة : أن يحسن من نفسه العجز عن المزيد عليه .

انظر « المجاني الزهرية ص ٧٠ ، المعجم الوسيط ج ١ =

لا يسعه<sup>(١)</sup> . وسئل<sup>(٢)</sup> أيضاً عن رجل يفتى وهو ماش<sup>(٣)</sup> ، قال :  
كان بعضهم يفتى في حالة المشي<sup>(٤)</sup> .

= ص ١٤٢ ، التعريفات ص ٥ » .

(١) وال الصحيح أنه إذا كان هناك عالم يستطيع أن يفتى الناس ولم يكن  
هناك أعلم منه أنه يسعه إلا يفتى ، وإن كان من أهل الاجتهاد إذا قام  
بهذا الواجب غيره ممن هو دونه ، وذلك لأن الإفتاء فرض كفاية إذا  
قام به من يكفي سقط الإثم عن الباقيين . وكان السلف الصالح  
رحمهم الله تعالى يهابون الفتيا ويتدافعونها ويشددون فيها . قال  
المرداوي في الإنفاق ج ١١ ص ١٨٥ :

« وأنكر الإمام أحمد - رحمه الله - وغيره على من تهجم في  
الجواب وقال : لا ينبغي أن يجيب في كل ما يستفتني . وقال : إذا  
هاب الرجل شيئاً لا ينبغي أن يحمل على أن يقول » فحكم الإفتاء  
حكم القضاء لكونهما من فروض الكفاية . فقد يكون الإفتاء واجباً  
إذا كان الإنسان من أهله ولا يوجد غيره . وقد يكون مستحبأ إذا كان  
هو أفضل الموجودين . وقد يكون جائزأ إذا كان مجتهداً وغيره  
مثله . وقد يكون مكروهاً إذا كان اجتهاده لا يبلغ اجتهاد غيره . وقد  
يكون حراماً إذا كان جاهلاً » .

انظر « روضة الطالبين » ج ١١ ص ٩٨ ، الإنفاق ج ١١ ص ١٨٥  
ومابعده » .

(٢) انظر ذلك في « البحر الرائق » ج ٦ ص ٢٦٨ » .

(٣) لعل هذا السؤال سؤال عن جواز الاستعمال في الفتوى .

(٤) في حالة المشي : أي حالة كونه يمشي ، فدل ذلك على أنه يجوز :  
ولعل ذلك إذا كان المسئول عنه من الأشياء المتنق عليها والتي  
لاتحتاج إلى اجتهاد . أما إذا كانت المسألة تحتاج إلى اجتهاد  
والتسرع في الجواب عنها قد يؤدي إلى خطأ في فإن الجواز هنا =

وحكى<sup>(١)</sup> أن رجلاً أجري<sup>(٢)</sup> على لسانه لفظ<sup>(٣)</sup> أشكل عليه أنه هل يقع (عليه)<sup>(٤)</sup> الطلاق<sup>(٥)</sup> أم لا؟ فجاء إلى نصير بن = يكون على قدر التحجز من الخطأ.

فقد روى البخاري في صحيحه عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال : « بينما أنا والنبي ﷺ خارجان من المسجد ، فلقينا رجل عند سدة المسجد ، فقال : يارسول الله ، متى الساعة؟ فقال النبي ﷺ : ما أعددت لها؟ فكان الرجل استكان ، ثم قال : يارسول الله ، ما أعددت لها كثيراً صيام ولا صلاة ولا صدقة ، ولكنني أحث الله ورسوله ، قال : أنت مع من أحبب ». .

قال البخاري : وقضى يحيى بن يعمر في الطريق ، وقضى الشعبي على باب داره . والفتيا من هذا النوع بل هي أولى .

انظر « صحيح البخاري ج ٨ ص ١٠٧ - ١٠٨ » .

(١) لم أقف على اسم هذا الحاكي ولا أين حكى ذلك .

(٢) أجري على لسانه : أي ورد على لسانه وتلفظ به .

(٣) لفظ : أي لفظ ظنه من ألفاظ الطلاق .

(٤) مابين القوسين من النسخة (ج) حيث لم يرد في الأصل .

(٥) الطلاق : مصدر طلقت المرأة أي بانت من زوجها . وأصل الطلاق في اللغة : التخلية<sup>٦</sup> يقال : طلقت الناقة إذا سرحت حيث شاءت وحبس فلان في السجن طلاقاً بغير قيد . وفرس طلق إحدى القوائم إذا كانت إحدى قوائمه غير محجلة .

والطلاق شرعاً هو : حل قيد النكاح المتعقد بين الزوجين وهو راجع إلى معناه لغة لأن من حل قيد نكاحها فقد خليت . والأصل فيه قوله تعالى : ﴿ الطلاق مرتان ﴾ آية رقم ٢٢٩ سورة البقرة .

وقوله تعالى : ﴿ يا أيها النبي إذا طلقت النساء فطلقوهن لعدتهن ﴾ آية رقم ١ سورة الطلاق .

=

يحيى<sup>(١)</sup> فسأله عن ذلك<sup>(٢)</sup> فقال : اذهب إلى محمد بن سلمة<sup>(٣)</sup> فاسأله ، ( فلما أتاه وسأله قال : اذهب إلى نصير بن يحيى ، فلما جاءه قال : اذهب إلى محمد بن سلمة )<sup>(٤)</sup> فملّ الرجل وقال امرأتي طالق ( ثلاثة )<sup>(٥)</sup> هل بقي لأحد فيه<sup>(٦)</sup> إشكال !

---

= انظر « المغني » ج ٧ ص ٩٦ ، المعجم الوسيط ج ٢ ص ٥٦٣ ، المطلع ص ٣٣٣ ، مغني المحتاج ج ٤ ص ٢٧٩ ، أنيس الفقهاء ص ١٥٥ » .

(١) نصير بن يحيى : هو نصير بن يحيى البلخي . أخذ الفقه عن أبي سليمان الجوزجاني عن محمد مات سنة ثمان وستين ومئتين . انظر « الفوائد البهية » ص ٢٢١ ، الجوادر المضيئه ج ٢ ص ٢٠٠ » .

والبلخي نسبة إلى بلخ وهي : مدينة عظيمة في العراق وبها نهر جيحون وهي أشهر بلاد خراسان وأكثرها خيراً وأهلاً .  
انظر « تاج العروس » ج ٢ ص ٢٥٣ ، مراصد الاطلاع ج ١ ص ٢١٧ » .

(٢) أي سأله عن ذلك اللفظ الذي أُجري على لسانه وأشكل عليه وقوع الطلاق بسببه .

(٣) محمد بن سلمه : هو محمد بن سلمه أبو عبد الله الفقيه البلخي ولد سنة اثنين وتسعين ومئة وتفقه على شداد بن حكيم ثم على أبي سليمان الجوزجاني ومات سنة ثمان وسبعين ومئتين وقيل : ثمان وستين .

انظر « الفوائد البهية » ص ١٦٨ ، طبقات الفقهاء ص ٤٥ » .

(٤) مابين القوسين من النسخة (ج) حيث لم يرد في الأصل .

(٥) فيه : أي في عدم وقوع هذا الطلاق .

قال (العلامة)<sup>(١)</sup> الشيخ أبو بكر الإسکاف (رحمه الله)<sup>(٢)</sup> : كان الشيخ أبو نصر محمد بن سلام<sup>(٣)</sup> إذا ألح عليه (المستفتى)<sup>(٤)</sup> وقال (له)<sup>(٤)</sup> : جئت من مكان (بعيد)<sup>(٤)</sup> يقول<sup>(٦)</sup> :

فما نحن ناديناك من حيث جئنا      ولا نحن عميّنا<sup>(٧)</sup> عليك المذاهب  
قال<sup>(٨)</sup> أبو الليث<sup>(٩)</sup> (رحمه .....).

(١) مابين القوسين لم يرد في النسخة (ب - ج) .

(٢) أبو نصر بن سلام : وهو : أبو نصر محمد بن سلام البلخي ، يذكر تارة باسمه وتارة بكنيته وتارة بهما . وهو صاحب الطبقة العالية حتى أنهم عدوه من أقران أبي حفص ، كانت وفاته سنة خمس وثلاثين . انظر الفوائد البهية ص ١٦٨ ، الجوادر المضيّة ج ٢ ص ١١٧ .

(٣) المستفتى : هو طالب الفتوى . وقد ورد هذا اللفظ في النسخة (ج) بلفظ « مستفتى » .

(٤) مابين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .

(٥) أي فأفنتني عاجلاً .

(٦) انظر ذلك في « البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٨ » . وفيه ورد لفظ : « فلا نحن » بدلاً من لفظ : « فما نحن » .

(٧) عميّنا : أي : ألبسنا عليك ، أو أخفيناها عنك .

انظر « مختار الصحاح ص ٤٥٦ ، المعجم الوسيط ج ٢ ص ٦٢٩ ، تاج العروس ج ١٠ ص ٢٥٥ » .

(٨) انظر ذلك في « البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٨ » .

(٩) أبو الليث : هو نصر بن محمد بن إبراهيم الفقيه السمرقندى المشهور بإمام الهدى ، أخذ عن أبي جعفر الهنداوى عن أبي القاسم الصفار عن نصیر بن يحيى عن محمد بن سماعة عن أبي يوسف . له =

الله<sup>(١)</sup> : ينبغي أن يرفق المفتى في أول الأمر<sup>(٢)</sup> ، ويقول<sup>(٣)</sup> : حتى أفرغ من هذا الأمر (فإذا)<sup>(٤)</sup> ألح عليه جاز له أن يجيب بمثل هذا الكلام<sup>(٥)</sup> .

### واعلم أن اتفاق أئمة الهدى واختلافهم<sup>(٦)</sup> .....

= تفسير القرآن ، والتوازل ، والعيون والفتاوی ، وخزانة الفقه وشرح الجامع الصغير وغيرها . كانت وفاته ليلة الثلاثاء الحادي عشر من جمادى الآخرة سنة ثلاثة وثلاثين وثمانين ، وقيل : ثلاثة وثمانين وقيل : ثلاثة وسبعين .

انظر « طبقات الفقهاء ص ٧٤ ، الفوائد البهية ص ٢٢٠ » .

(١) مابين القوسين لم يرد في النسخة (ب - ج) .

(٢) أي : أن يرفق المفتى بالمستفتى ولا يقابلها بمثل هذا الكلام ، وذلك إذا كان مشغولاً عن الفتوى .

(٣) أي : ويقول للمستفتى انظرني في الجواب .

(٤) مابين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ « فإن » .

(٥) وهو ماسب إلى نصر بن محمد بن سلام من قوله :  
فما نحن نادينك من حيث جتنا . ولأنهن عمنا عليك المذاهب  
ويلاحظ أن ماسب إلى نصر بن محمد بن سلام لا يخالف مقاله  
الفقيه أبو الليث من آداب الفتوى . فإن أبا بكر الإسکاف قال : كان  
الشيخ نصر بن محمد بن سلام إذا ألح عليه المستفتى قال له هذا  
الكلام . ومعنى هذا أنه إذا لم يلح عليه المستفتى فإنه لا يقول ذلك  
له .

(٦) المقصود بالاختلاف هنا هو اختلاف أئمة الفقه في الفروع وهو  
اختلاف غير مذموم . فقد دل القرآن الكريم على حمد كل من  
الطائفتين في مثل ذلك كما في قوله تعالى :  
﴿ ما قطعتم من لينة أو تركتموها قائمة على أصولها فباذن الله =

وليُخْزِيَ الْفَاسِقِينَ ﴿٥﴾ سورة الحشر آية ٥ .  
وقد كانوا اختلفوا في قطع الأشجار ، فقطع قوم وترك آخرون ،  
وكما في قوله تعالى :  
﴿وَدَاوَدَ وَسَلِيمَانَ إِذْ يَحْكُمَا فِي الْحَرثِ إِذْ نَفَّثْتُ فِيهِ غُنْمًا الْقَوْمَ  
وَكُنَّا لِحُكْمِهِمْ شَاهِدِينَ \* فَهَمَّنَاهَا سَلِيمَانَ وَكَلَّا أَتَيْنَا حِكْمًا وَعِلْمًا﴾  
الأنبياء آية ٧٨ - ٧٩ .

فشخص سليمان بالفهم وأثنى عليهما بالحكم والعلم .  
وكما في إقرار النبي ﷺ لأصحابه يوم بني قريظة ، وهم حي من اليهود نزل قبل الإسلام حول المدينة . وكان النبي ﷺ قد وادعهم على ألا يحاربوه ولا يمالئوا عليه عدوه ، لكنهم نقضوا عهدهم يوم الأحزاب مع الرسول ﷺ ، وظاهروا الأحزاب من مشركي قريش وغطفان ، فلما أفشل الله الأحزاب وأذهب ريحهم جاء جبريل عليه السلام بالأمر من الله بأن يتوجه الرسول ﷺ وأصحابه إلى بني قريظة قبل أن يضعوا أسلحتهم ، فقال النبي ﷺ : « لا يصلّي أحد منكم العصر إلا في بني قريظة . فحاصرهم النبي ﷺ حتى نزلوا على حكم سعد بن معاذ ، فحكم بأن تقتل مقاتلتهم ، وتسبى ذراريهم . فقال الرسول ﷺ : قضيت بحكم الله » .

انظر « السيرة النبوية » ج ٣ ص ٢٢٣ - ٢٤٣ ، فتح الباري ج ٧ ص ٤٠٧ - ٤١٦ ، اختصار الصراط المستقيم ج ١ ص ١٣٢ » .  
وكان الصحابة قد اختلفوا في قوله ﷺ : « لا يصلّي أحد منكم العصر إلا في بني قريظة » وذلك عندما أدركتم الصلوة في الطريق فصلاً لها بعضهم في وقتها وقالوا : إنما أراد الرسول بقوله هذا الحث على سرعة الخروج . وأخرها بعضهم إلى أن وصل إلى بني قريظة ، فصلاً لها هناك تمسكاً بظاهر قوله ﷺ . ولما علم بذلك رسول الله ﷺ

رحمة<sup>(١)</sup> من الله (تعالى)<sup>(٢)</sup> ، وتوسعة على الناس . وإذا كان أبو حنفية في جانب<sup>(٣)</sup> وأبو يوسف ومحمد في جانب ، فالمفتي بال الخيار<sup>(٤)</sup> : إن شاء (أخذ)<sup>(٥)</sup> بقوله ، وإن شاء (أخذ)<sup>(٥)</sup>

= أقرّهم جميعاً .

وكما في الحديث المتفق عليه الذي رواه البخاري .

عن عمرو بن العاص أنه سمع رسول الله ﷺ يقول : « إذا حكم الحاكم فاجتهد ثم أصاب فله أجران ، وإذا حكم فاجتهد ثم أخطأ فله أجر ». .

انظر «فتح الباري» ج ١٣ ص ٣١٨ حديث رقم ٧١٥٢ باب أجر الحاكم إذا اجتهد ، صحيح مسلم ج ٥ ص ١٣١ ، كتاب الأقضية باب أجر الحاكم إذا اجتهد فأصاب أو أخطأ ، سنن أبي داود ج ٣ ص ٢٩٩ ، الفتح الرباني ج ١٥ ص ٢٠٧ ، سبل السلام ج ٤ ص ١١٧ ». فإن الذم في الخطأ والاختلاف واقع على من يغى فيه وقصر في الاجتهاد والبحث عن طريق الصواب ، أما من اجتهد فأخطأ فلا حرج عليه .

انظر «شرح الطحاوية» ص ٤٦٠ وما بعدها » .

(١) وجه كون اختلافهم رحمة : أن في ذلك توسيعة على الناس في أمور دينهم وموافقة أعمالهم على اختلافها لأحد أقوال العلماء ، وذلك في المسائل الخلافية .

(٢) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب - ج) .

(٣) في جانب ، أي : في ناحية ، والمقصود هنا إذا كانت فتواه في مسألة ما مخالفة لفتوى صاحبيه في هذه المسألة .

(٤) سبق أن ورد مثل هذا الكلام في ص ١٨٢ وسيأتي مثله في ص ٢٣٣ .

(٥) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ « أفتى » .

بقولهما . وإن كان (أحديهما) <sup>(١)</sup> مع أبي حنيفة يأخذ بقولهما <sup>(٢)</sup>  
البنتة ، إلا إذا اصطلاح المشايخ يقول <sup>(٣)</sup> (هذا) <sup>(٤)</sup> الواحد <sup>(٥)</sup> فيتبع  
اصطلاحهم <sup>(٦)</sup> ، كما اختار <sup>(٧)</sup> الفقيه أبو الليث قول زفر <sup>(٨)</sup>  
(رحمه الله) <sup>(٩)</sup> في قعود المريض للصلوة أنه يقعد كالمصلحي في

(١) وهو أبو يوسف ومحمد : ولفظ «أحديهما» ورد في النسخة (ج)  
بلغظ «أحدهما» وهو الأصح .

(٢) أي : بقول أبي حنيفة والذي معه .

(٣) أي : على الأخذ بقول .

(٤) مابين القوسين ورد في النسخة (ج) بلغظ «ذلك» .

(٥) أي : الذي ليس مع أبي حنيفة .

(٦) أي : يأخذ المفتى بما اصطلاحوا عليه ويفتي به . هذا إذا لم يكن  
المفتى مجتهداً ، فإن كان مجتهداً فإنه يفتى بما يدرين الله به ولا يتبع  
اصطلاح أحد مالم يتبين له صحته .

(٧) انظر «حاشية الدرر على الغرر» ص ٨٨ ، البحر الرائق ج ٦  
ص ٢٦٨ .

(٨) زفر : هو زفر بن الهذيل بن قيس البصري ، ولد سنة عشر بعد  
المئة ، وكان أبو حنيفة يجله ويعظمه ويقول : هو أقيس أصحابي ،  
وقال الحسن بن زياد : إن المقدم في مجلس الإمام كان زفر ، وقال  
أبو نعيم : كان ثقة مأموناً دخل البصرة في ميراث أخيه فتشبث به  
أهل البصرة فمنعوه الخروج منها . وقال سليمان العطار : تزوج زفر  
فدعى إلى عرسه الإمام ، فالتمس منه أن يخطب ، فقال في خطبته :  
هذا زفر إمام من أئمة المسلمين وعلم من أعلامهم في شرفه وحسبه  
ونسبه . مات بالبصرة سنة ثمان وخمسين ومئة .

انظر «الفوائد البهية» ص ٧٤ ، طبقات الفقهاء ص ١٨ .

(٩) مابين القوسين لم يرد في النسخة (ب - ج) .

التشهد<sup>(١)</sup>

(١) إذا صلى المريض جالساً فصلاته إما أن تكون صلاة فرض أو صلاة نافلة ، فإن كانت صلاته نافلة فإنه يجلس في صلاته كيما شاء ، وكيفما سهل عليه متربعاً أو متحتباً أو مفترشاً رجليه . قال مالك : لا يأس بالاحتباء في النوافل للذى يصلى جالساً .

انظر «المدونة» ج ١ ص ٧٩ .

وقال : بلغني أن سعيد بن المسيب وعروة بن الزبير كانوا يفعلان ذلك وقال : لا يأس بأن يصلى النافلة متحتباً .  
انظر «المدونة» ج ١ ص ٧٩ .

وقال ابن وهب : وقد كان جابر بن عبد الله وعروة بن الزبير وعطاء بن أبي رباح يصلون النافلة متحتبين . «المراجع أعلاه» .  
وانظر فيما تقدم «البحر الرائق» ج ٢ ص ١٢٢ ، حاشية أبي السعود على الدر ج ١ ص ٢٨٨ ، روضة الطالبين ج ١ ص ٢٣٥  
الإنصاف ج ٢ ص ١٨٨ - ٣٠٦ ، المغني ج ٢ ص ١٤٣ .  
أما إذا كانت الصلاة فريضة فقد اختلف العلماء في كيفية جلوسه فيها الجلوس الذي هو بدل القيام ، وذلك على ثلاثة أقوال :  
القول الأول :

أن المريض يجلس في صلاته كيما شاء ، قال بذلك الشافعية .

انظر روضة الطالبين ١/٢٣٥ .

القول الثاني :

أن المريض يجلس في صلاته حال القيام متربعاً . قال بذلك الحنفية .

انظر «البحر الرائق» ج ٢ ص ١٢٢ . والحنابلة على الصحيح لديهم .

انظر «الإنصاف» ج ٢ ص ١٨٨ - ٣٠٦ . وذلك ليكون - كما قال =

.....  
المؤلف - فرقاً بين القعدة التي للتشهد والقعود الذي له حكم القيام .  
القول الثالث :

أن المريض يجلس في صلاته في حال القيام كالجلوس للتشهد .  
قال بذلك زفر من الحنفية كما ذكره المؤلف .  
انظر « حاشية أبي السعود ج ١ ص ٢٨٨ » ، والمالكية . انظر  
« المدونة ج ١ ٧٩ ». .  
وهو قول للحنابلة : انظر « الإنصاف ج ٢ ص ١٨٨ - ٣٠٦ ». .  
وذلك لأنه أيسر على المريض .

الترجيع :

لم يتثنّ لـي دليل على شيء من هذه الأقوال حتى يمكن القول  
بعدم جواز غيره . فجملة استدلالات العلماء المتقدمة قياس على  
أعمال بعض السلف في الصلاة النافلة ، أو تعليلات لمصلحة  
المريض ، ومعلوم أن قياس صلاة الفريضة على صلاة النافلة لا يصح  
لأنها أقل ، كما أن الصلاة عبادة لاتتدخلها التعليلات والأراء .

وحيث أن النبي ﷺ قال فيما رواه البخاري عن عمران بن حصين  
قال : كانت بي بواسير فسألت النبي ﷺ عن الصلاة فقال : « صل  
قائماً ، فإن لم تستطع فقاعداً ، فإن لم تستطع فعلى جنب ». .

انظر « صحيح البخاري ج ٢ ص ٤١ قبيل كتاب التهجد » ، سنن  
أبي دواد ج ١ ص ٢٥٠ حديث رقم ٩٥٢ ، سنن الترمذى ج ١  
ص ٢٣١ حديث رقم ٣٦٩ ، سنن الدارقطني مع التعليق ج ١  
ص ٣٨٠ ، سنن البيهقي ج ٢ ص ٣٠٤ ، مسند أحمد ج ٤  
ص ٤٢٦ . .

لذا فيكون المهم أن يصلّي المريض جالساً عند عدم قدرته على

لأنه<sup>(١)</sup> أيسر على المريض<sup>(٢)</sup> ، وإن كان قول أصحابنا<sup>(٣)</sup> أنه يقعد المريض في حال القيام<sup>(٤)</sup> متربعاً ومحتياً<sup>(٥)</sup> ليكون فرقاً بين القاعدة<sup>(٦)</sup> وبين القعود الذي له حكم القيام، ولكن هذا<sup>(٧)</sup> يشق على

= القيام ، ولم يحدد كيفية جلوسه فيكون القول الراجح أنه يجلس كيما شاء . وجلوس السلف الصالح على النحو الذي ذكر في المدونة استحبته لأنفسهم وليس فيه دليل على أنه لا يجوز غيره ، بل هو دليل على أنه يجوز لكل مريض أن يجلس كيما شاء وحسب ما يتيسر له ويريحه .

(١) أي الجلوس في الصلاة كالجلوس في التشهد .

(٢) انظر ذلك في « البحر الرائق ج ٢ ص ١٢٢ ، فتاوى النوازل ص ٧٣ ، حاشية أبي السعود ج ١ ص ٢٨٨ ، حاشية الدرر على الغرر ص ٧٨ » .

(٣) وذلك كما في « الفتوى الخانية ج ١ ص ١٧٣ ، البحر الرائق ج ٢ ص ١٢٢ ، الفتوى الهندية ج ١ ص ١٣٦ ، حاشية أبي السعود ج ١ ص ٢٨٨ ، حاشية الدرر على الغرر ص ٧٨ ، تحفة الفقهاء ج ١ ص ٣٠٥ » .

(٤) أي : في القعود الذي هو بدل القيام .

(٥) متربعاً : أي ثانياً قدميه تحت فخذيه مخالفأ لهما . محظياً : أي جالساً على آلبيه ضاماً فخذيه وساقيه إلى بطنه ، يقال : احتنى بالثوب أداره على ساقيه وظهره ، وهو جالس على نحو مasic . انظر « تاج العروس ج ١٠ ص ٨١ ، المعجم الوسيط ج ١ ص ١٥٤ - ٣٢٤ » .

(٦) القاعدة بفتح القاف وكسرها : أي القعود للتشهد في الصلاة . انظر « مختار الصحاح ص ٥٤٤ ، القاموس المحيط ج ١ ص ٣٨٢ » .

(٧) أي : ولكن الأخذ يقول الأصحاب في هذه المسألة .

المريض لأنه لم يتعود هذا القعود<sup>(١)</sup> . وكذلك ( اختيار )<sup>(٢)</sup>  
تضمين<sup>(٣)</sup> الساعي<sup>(٤)</sup> إلى السلطان<sup>(٥)</sup> بغير ذنب<sup>(٦)</sup> ، وهذا قول

(١) الذي هو التربيع أو الاحتباء .

(٢) مأبین القوسين لم يرد في النسخة (ج) وورد في النسخة (ب) بلغت  
« زفر رحمة الله تعالى اختار » .

(٣) التضمين : الإلزام بالضمان .

وهو أن يضمن المدعى بدعوى كاذبة للمدعى عليه مقابل الأضرار  
التي لحقت به من جراء تلك الدعوى ، وهو مايسّمى بالتعويض عن  
الضرر .

ومع أنني لم أر هذا القول لأحدٍ من العلماء سوى ماذكره المؤلف  
هنا نفلاً لقول زفر رحمة الله . ونظراً لقلة الوازع الديني عند كثير من  
الناس وقطور أساليب المكر والخداع والإضرار بالغير ، فإن الأخذ  
بهذا القول وإلزام المدعى الكاذب تعويض المدعى عليه عن الأضرار  
التي لحقت به من جراء دعواه الكاذبة هو القول الأصح الذي يعطي  
بواسطته كلّ ذي حق حقه ، ويمنع كلّ مبطل من باطله . فكثيراً  
ما يتحقق المرء الوقت المناسب للإضرار بغيره إذا أراد ذلك ويدعى  
عليه بدعوى كاذبة يلحق المدعى عليه من الأضرار بسبب هذه  
الدعوى مالا يلحقه منها لو كانت الدعوى صادقة أو هادفة . وأما  
مقدار الضمان عن الضرر فيكون طبق دعوى المدعى إذا صادقه  
المدعى عليه على ذلك أو يكون تقديره عن طريق هيئة مختصة .

(٤) الساعي : المقصود به المدعى .

(٥) أو نائبه كالقاضي .

(٦) قوله : بغير ذنب ، أي : من غير تعدّ من المدعى عليه أو تفريط .  
والمراد : الدعاوى الكيدية التي يعتمد المدعى فيها الكذب في دعواه  
على المدعى عليه .

زفر رحمة الله سدا<sup>(١)</sup> لباب السعاية ، ( فإن )<sup>(٢)</sup> كان على قول أصحابنا لا يجب الضمان ، لأنه لم يتلف عليه<sup>(٣)</sup> مالاً لمصلحة<sup>(٤)</sup> أهل الزمان ( انتهى )<sup>(٥)</sup> . ثم لا يجوز للمفتى أن يفتى ببعض

(١) أي : منعاً للناس من التقدم بالدعوى الكيدية والكاذبة وقد صدر في هذه البلاد والله الحمد والمنة نظام يحال بموجبه من يتقدم بدعوى كيدية ضد أحد إلى إحدى المحاكم المختصة للحكم بتعزيزه . وجعل للمدعي عليه حقاً بالمطالبة بالتعويض عن الضرر الذي لحقه من جراء هذه الدعوى الكاذبة .

وهذا النظام هو قرار مجلس الوزراء رقم ٩٤ في ١٤٠٦/٤/٢٥ هـ المبلغ للمحاكم بموجب خطاب وزير العدل رقم ١٣٦/١٢ في ١٤٠٦/٧/١٢ هـ والذي تضمن في مادته الرابعة ما يأتي :

« من تقدم بدعوى خاصة ، ثبتت للمحكمة كذب المدعي في دعواه ، فللقاضي أن ينظر في تعزيزه ، وللمدعي عليه المطالبة بالتعويض عما لحقه من ضرر بسبب هذه الدعوى .

(٢) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ « وإن » وهو الصحيح ل المناسبة لسياق الكلام .

(٣) أي لأنه لم يتلف المدعي على المدعي عليه مالاً حتى يمكن ضمانه ، وقد تقدم أن الأصح القول بالضمان ، لأن المدعي وإن كان لم يتلف مالاً للمدعي عليه ب مباشرة فإنه بدعواه الكاذبة يتسبب في إهانة و تعطيله وإضاعة ماله .

(٤) قوله : لمصلحة أهل الزمان متعلق بقوله قبل ذلك : « سداً لباب السعاية » وما بينهما جملة اعتراضية ، فيكون المعنى : سداً لباب السعاية لأجل المصلحة العامة للأمة بكمالها .

(٥) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب - ج) .

الأقوايل المهجورة<sup>(١)</sup> لجرّ منفعة<sup>(٢)</sup> ، لأن ضرر ذلك في الدنيا والآخرة أتم وأعمّ ، بل يختار أقاویل المشايخ و اختيارهم ، ويقتدي بسير<sup>(٣)</sup> السلف<sup>(٤)</sup> ويكتفي بإحراز الفضيلة والشرف .

(١) المهجوره : من الهجر هو ترك الشيء وإغفاله .

انظر « القاموس المحيط ج ٢ ص ١٥٧ ، لسان العرب ج ٥ ص ٢٥١ » .

والأقوايل المهجورة : أقوال العلماء التي تخلى عنها أصحابها لما تبين لهم الصواب في غيرها .

(٢) لجرّ منفعة : أي أو دفع مضره ، أو للتقرب أو التصنّع لبعض الناس ، فيقتي الخاصة ومن يرجو منهم العطاء والتوازن بالأقوال المرجوحة لديه ، أو التي تناسب أهواء المستفتين منهم . ويفتي عامة الناس ممن لا يخافهم ولا يرجو نوالهم بأقوال أخرى ، وهذا لا يجوز لأنه يعتبر خيانة لله تعالى وتقرباً إلى الخلق بمعصيته سبحانه . وضرر ذلك في الدنيا لا يخفى فهو يوقع المفتى في حرج أمام المستفتين ويوقع المستفتين في حرج أما فتاوىه المتعارضة ، وينسب إلى الإسلام عن طريقه الاختلاف والتضارب في الأدلة والأحكام وضرره في الآخرة عليه : هو عذاب الخائن المنافق الذي يقول ما لا يفعل ، ويقدم رضا الناس على رضا الله سبحانه وتعالى .

(٣) السير : جمع سيرة وهي الطريقة . يقال : سيرته حسنة ، وطريقته في التعامل سليمة .

انظر « لسان العرب ج ٤ ص ٣٩٠ ، المعجم الوسيط ج ١ ص ٤٦٧ » .

(٤) السلف : جمع سالف وهم المتقدمون ، والمقصود بهم هنا : الصحابة والتابعون وتابعوهم ومتقدمو الأئمة المجتهدین .

= انظر « لسان العرب ج ١ ص ١٥٩ ، المعجم الوسيط ج ١

وَحْكَيٌ<sup>(۱)</sup> عَنِ الْقَاضِيِّ (نَجِيمُ الدِّين)<sup>(۲)</sup> أَبِي بَكْرِ الْيَعْقُوبِيِّ  
(رَحْمَةُ اللَّهِ)<sup>(۳)</sup> أَنَّهُ كَتَبَ جَوَابًا (الْمَسْأَلَة)<sup>(۴)</sup> وَكَانَ الْمُسْتَفْتَى  
خِيَاطًا ، (فِيَضَع)<sup>(۵)</sup> لِثَوِيهٍ<sup>(۶)</sup> زَرًا<sup>(۷)</sup> وَعَرْوَةٍ<sup>(۸)</sup> . . . . .

= ص ٤٤٤ المطلع ص ١١٨ . . . . .

وَالسَّلْفُ : هُمُ الَّذِينَ شَمَلْتَهُمْ قَوْلُ النَّبِيِّ ﷺ الَّذِي رَوَاهُ الْبَخَارِيُّ  
فِي صَحِيحِهِ : عَنْ عُمَرَ بْنِ حَصَينَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ : قَالَ النَّبِيُّ ﷺ : « خَيْرُكُمْ قَرْنَيْ ، ثُمَّ الَّذِينَ يُلُونُهُمْ ، ثُمَّ الَّذِينَ يُلَوْنُهُمْ ». قَالَ  
عُمَرٌ : لَا أَدْرِي أَذْكُرُ النَّبِيَّ ﷺ بَعْدَ قَرْنَيْنِ أَوْ ثَلَاثَةَ .

انظُرْ « صَحِيحُ الْبَخَارِيِّ ج ٣ ص ١٥١ - صَحِيحُ مُسْلِمِ ج ٧

ص ١٨٤ - ١٨٥ - شَرْحُ السَّنَةِ ج ١٤ ص ١٦ حَدِيثُ رَقْمٍ ٣٨٥٧ . . . . .

(١) انظر ذلك في « البحر الرائق» ج ٦ ص ٢٦٨ . . . . .

(٢) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب - ج) بلفظ « النجيب » . . . . .

(٣) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ « رحمة الله عليه » . . . . . ولِمَ أَقْفَ عَلَى ترجمَتِهِ .

(٤) ما بين القوسين هكذا ورد في جميع النسخ وصحته « المسألة » . . . . .

(٥) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ « فصنع » . . . . . وورد في  
النسخة (ج) بلفظ « صنع » والأصل ما ورد في النسخة (ب) ل المناسبة  
سياق الكلام . . . . .

(٦) لثويه : أي : لثوب المفتني نجيم الدين . . . . .

(٧) الزر : هو شيء كالحبة أو القرص يوضع في القميص ويدخل في  
العروة . وفي المثل : « أَلْزَمَ مِنْ زَرَ لَعْرَةً ». . . . .

انظر « المعجم الوسيط» ج ١ ص ٣٩١ - القاموس المحيط ج ٢

ص ٣٩ . . . . .

(٨) العروة من الثوب : مدخل زره . . . . .

انظر « القاموس المحيط» ج ٤ ص ٣٦٣ - المعجم الوسيط ج ٢

(قال)<sup>(١)</sup> : فلما أتَمْ ذلك (أمره)<sup>(٢)</sup> القاضي بنقضها وإباتتها عن ثوبه تحرّزاً عن شبهة<sup>(٣)</sup> الرشوة<sup>(٤)</sup> والحرمة . وهكذا كان المشايخ

= ص ٦٦ .

(١) ما بين القوسين من النسخة (ب) . والمقصود بالقاتل هنا هو الحاكي السابق ذكره .

(٢) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ « أمر » .

(٣) شبهة الرشوة : أي : ما يشابهها والابتعاد عن المشبهات من الأمور المرغب فيها والمندوب إليها .

فقد روى البخاري في صحيحه عن النعمان بن بشير قال : سمعت رسول الله ﷺ يقول : « الحلال بين والحرام بين ، وبينهما مشبهات لا يعلمها كثير من الناس ، فمن اتقى المشبهات استبراً لدینه وعرضه ، ومن وقع في الشبهات كراع يرعى حول الحمى يوشك أن يواقه ، ألا وإن لكل ملك حمى ، ألا إن حمى الله محارمه ، ألا وإن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله ، وإذا فسدت فسد الجسد كله ألا وهي القلب » .

انظر « صحيح البخاري ج ١ ص ١٩ باب ٣٩ فصل من استبراً لدینه - صحيح مسلم ج ٥ ص ٥٠ بابأخذ الحلال وترك الشبهات - سنن أبي داود ج ٣ ص ٢٤٣ باب اجتناب الشبهات حديث رقم ٣٣٢٩ - ٣٣٣٠ - جامع الأصول ج ١٠ ص ٥٦٧ حديث رقم ٨١٣٣ .

(٤) الرشوة مأخوذة من الرشا وهو الجبل أو ما يتوصل به إلى المطلوب ، وهي ما يعطيه الشخص الحاكم أو غيره ليحكم له أو ليحمله على ما يريد .

انظر « رد المحتار ج ٥ ص ٣٦٢ » .

= أو هي ما يعطى لإبطال حق أو لاحقاق باطل .

انظر «التعريفات» ص ٧٥ - المعجم الوسيط ج ١ ص ٧٥ - معجم لغة الفقهاء ص ٢٢٣ » .

وأركان الرشوة ثلاثة :

راش : وهو الذي يبذل المال أو المنفعة لتحقيق غرضه .

ومرتش : وهو الشخص الذي يتغاضى من غيره مالاً أو منفعة ليقوم له بقضاء مصلحة يجب عليه أداؤها ، أو يقوم له بمصلحة غير مشروعة سواء كانت عملاً أو امتناعاً عن عمل .

ورشوة : وهي المال أو المنفعة التي تبذل بقصد حمل المرتشي على قضاء المصلحة المذكورة .

والرشوة تكون حراماً بإجماع الأمة إذا كانت لإبطال حق ، أو إحقاق باطل ، أو إلحاق الضرر بالآخرين .

انظر فيما تقدم «فتح القدير» ج ٥ ص ٤٥٥ - رد المحتار ج ٥ ص ٣٦٢ - نهاية المحتاج ج ٨ ص ٩٥ - كشاف القناع ج ٦ ص ٣١٦ - جريمة الرشوة ص ٥٣ وما بعدها » .

وأدلة تحريم الرشوة كثيرة منها :

أولاً : قوله تعالى :

﴿ وَلَا تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُمْ بِيَنْكُمْ بِالْبَاطِلِ وَتُدْلُوْا بِهَا إِلَى الْحُكَّامِ لِتَأْكُلُوا فَرِيقًا مِّنْ أَمْوَالِ النَّاسِ بِالْإِثْمِ وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ سورة البقرة آية ١٨٨ .  
ومن صور أكل الأموال بالباطل أكلها بالرشوة ، والنهي يقتضي التحرير .

ثانياً : ما رواه الترمذى : عن أبي هريرة قال : « لعن رسول الله ﷺ : الراشي والمرتши في الحكم » وقال عنه الترمذى حديث حسن .

انظر «الجامع الصحيح» ج ٢ ص ٣٩٧ حديث رقم ١٣٥١ سنن أبي

داود ج ٣ ص ٣٠٠ حديث رقم ٣٥٨٠ وأورده الصناعي في سبل السلام ج ٤ ص ١٢٤ وقال : « وصححه ابن حبان ». وانظر « الفتح الرباني » ج ٥ ص ٢١٢ - نيل الأوطار ج ٩ ص ١٧٠ جامع الأصول ج ١٠ ص ١٧٣ » .

هذا إذا كانت الرشوة لإبطال حق ، أو إحقاق باطل أو نحو ذلك .

وأما إذا كانت الرشوة للحصول على حق لا يحصل إلا بها ، أو دفع ضرر وظلم لا يندفع إلا بها ؛ فالصحيح جواز دفع الرشوة في هذه الحالة من قبل الراشي ، ويأثم الآخذ . وإباحة مثل هذا وحرمة يزيد قوة وضعفاً بزيادة الظلم الحاصل على الإنسان وكثرة حاجته إلى دفعه أو قلته .

- انظر « فتح القدير » ج ٥ ص ٤٥٥ - رد المحتار ج ٥ ص ٣٦٢ - نهاية المحتاج ج ٨ ص ٩٥ - كشف القناع ج ٦ ص ٣١٦ .

وقد يقدم الإنسان الرشوة ويسمّيها بالهدية ، وهي في الواقع رشوة لا يجوز دفعها من قبل الباذل ولا أخذها من قبل الآخذ . وقد قال النووي في روضة الطالبين ج ١١ ص ١٤٤ : « قد ذكرنا أن الرشوة حرام مطلقاً ، والهدية جائزة في بعض الأحوال ، فيطلب الفرق بين حقيقتهما . مع أن الباذل راضٍ فيهما والفرق من وجهين :

أحدهما : أن الرشوة هي التي يشرط على قابلها الحكم بغير الحق أو الامتناع عن الحكم بحق - والهدية : هي العطية المطلقة .

الثاني : كما قاله الغزالى في الإحياء : « المال إما أن يبذل لغرض آجل فهو قرية وصدقة ، وإنما لعاجل . والعاجل إما مال فهو هبة بشرط الثواب أو توقع الثواب ، وإنما عمل . فإن كان عملاً محراً أو واجباً متعيناً فهو رشوة ، وإن كان مباحاً فإجارة أو جعله ، وإنما

من أهل (الإفتاء)<sup>(١)</sup> قال<sup>(٢)</sup> : وفيهم أسوة حسنة .

ومن شرائط<sup>(٣)</sup> (المفتى)<sup>(٤)</sup> أن يكون<sup>(٥)</sup> المفتى حافظاً للترتيب والعدل<sup>(٦)</sup> بين المستفتين ، لا يميل<sup>(٧)</sup> إلى الأغنياء

= للتقرب والتودّد إلى المبذول له فإن كان بمجرد نفسه فهو هدية ، وإن كانت لتوسل بجاهه إلى أغراض ومقاصد فإن كان جاهه بالعلم أو النسب فهو هدية ، وإن كان بالقضاء والعمل فهو رشوة » .

(١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب - ج) بلفظ « العلم والستة » .

(٢) لعله الحاكي السابق .

(٣) الشراط : جمع شريطة والشريطة هي الشرط .

والشرط : هو ما يلزم من عدمه العدم ولا يلزم من وجوده وجوده ولا عدم لذاته . ويجمع الشرط على شروط والمراد هنا : ومن شروط جواز الإفتاء .

انظر « لسان العرب » ج ٧ ص ٣٢٩ ، المعجم الوسيط ج ١ ص ٤٧٩ ، مختار الصحاح ص ٣٣٤ معجم لغة الفقهاء ص ٢٦٠ المطلع ص ٥٤ ، وأئيس الفقهاء ص ٨٤ » .

(٤) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب - ج) بلفظ « الفتوى » .

(٥) انظر ذلك في « البحر الرائق » ج ٦ ص ٢٦٨ ، الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣٠٩ » .

(٦) حافظاً للترتيب والعدل : أي : محافظاً على ذلك ، فيقدم بالإفتاء من سبق بالاستفتاء ، لأن لكل واحد من المستفتين حقاً مقدماً على حق صاحبه إذا سبقه بالاستفتاء : وذلك عندما تكثر الاستفتاءات ويزدحم الناس على المفتى .

(٧) لا يميل إلى الأغنياء ، أي : لا ينحاز لهم ويقدمهم على غيرهم .

انظر « لسان العرب » ج ١١ ص ٦٣٧ ، المعجم الوسيط ج ٢ ص ٨٩٤ » .

وأعوان السلطان والأمراء ، بل يكتب جواب من سبق غنياً كان أو فقيراً حتى يكون أبعد من الميل والمilen<sup>(١)</sup> والكذب ومن أراد أن يجib يأخذ<sup>(٢)</sup> (الكتاب)<sup>(٣)</sup> بالحرمة<sup>(٤)</sup> ، ويقرأ المسألة<sup>(٥)</sup> بالبصيرة<sup>(٦)</sup> مرة بعد مرة حتى يتضح له السؤال ثم يجib ، وإذا لم يتضح فإنه يسأل من المستفي حتى يقف على كيفية السؤال ، فيجib فيصيّب بتوفيق الله تعالى . ومن شرائطه<sup>(٧)</sup> (أن)<sup>(٨)</sup> لا يرمي<sup>(٩)</sup> بالكافر<sup>(١٠)</sup> كما اعتاده بعض الناس ، لأن فيه اسم

(١) المين : هو الكذب .

انظر « مختار الصحاح ص ٦٤١ - المصباح المنير ج ٢ ص ٢٥٦ - القاموس المحيط ج ٤ ص ٢٧٣ » . وعطف الكذب عليه عطف تفسير وإيضاح .

(٢) انظر ذلك في « البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٨ - الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣٠٩ » .

(٣) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ « الكتب » .

(٤) الحرمة هنا : هي المهابة والاحترام .

انظر « ناج العروس ج ٨ ص ٢٤١ - المعجم الوسيط ج ١ ص ١٦٩ - لسان العرب ج ١٢ ص ١٢٤ - المغرب ص ١١٣ » .

(٥) المسألة : أي : السؤال .

(٦) البصيرة : أي : بتبصر وفهم . لأن الجواب الصحيح فرع عن تصور السؤال وفهمه .

(٧) أي : ومن شرائط الفتوى .

(٨) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ « أنه » .

(٩) انظر ذلك في « البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٨ - الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣٠٩ » .

(١٠) الكاغد بفتح الغين : القرطاس . وربما قيل بالذال المعجمة وهو لفظ =

الله<sup>(١)</sup> تعالى وتعظيم اسم الله تعالى واجب<sup>(٢)</sup> . قال الفقيه أبو جعفر<sup>(٣)</sup> محمد النسفي<sup>(٤)</sup> (رحمه الله)<sup>(٥)</sup> : سمعت الفقيه أبي بكر الخباز الرازي<sup>(٦)</sup> يقول : كنت إذا كتبت الجواب رميت . . . . .

= معرب .

انظر «المصباح المنير» ج ٢ ص ١٩٦ - القاموس المحيط ج ١ ص ٣٣٣ » .

والمقصود ألا يرمي برقة الفتوى على الأرض بعد الانتهاء منها ، بل يحفظها في مكان خاص صيانة لها عن الابتذال .

(١) وذلك مثل بسم الله الرحمن الرحيم .

(٢) واجب على كل مسلم وعلى العلماء والفقهاء من باب أولى .

(٣) لم أقف على أين قال ذلك .

(٤) النسفي : هو محمد بن أحمد بن محمود القاضي أبو جعفر النسفي ، كان من أعيان الفقهاء . أخذ عن أبي بكر الرازي عن الكرخي . كان زاهداً ورعاً متعمقاً فقيراً فنوعاً .

يحكى أنه بات ليلة مهموماً من ضيق البال وسوء الحال وكثرة العيال ، فوقع في خاطره فرع من فروع مذهبة ، فأعجب به فقام يرقص في داره ويقول : أين الملوك وأبناء الملوك . مات سنة أربعة عشر وأربعين .

انظر «القواعد البهية» ص ١٥٧ - «الجواهر المضيئة» ج ٢ ص ٢٤ » .

(٥) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب - ج) .

(٦) لعل المراد به أبو بكر الرازي المعروف بالجصاص فهو الذي سمع منه النسفي وأخذ عنه ، فيكون قوله هنا الخباز تحريفاً من الناسخ لكلمة الجصاص :

والجصاص هو : أحمد بن علي أبو بكر الرازي الإمام الكبير الشأن ولد ببغداد سنة ٣٠٥ هـ . كان إمام الحنفية في عصره أخذ عن =

برقة<sup>(١)</sup> الفتوى ، فبلغ ذلك الفقيه أحمد بن إبراهيم الكرابيسي<sup>(٢)</sup> (بخاري)<sup>(٣)</sup> فعاب علي فقال : لا يجوز ذلك لأن فيها اسم الله تعالى ، (وتعظيم اسم الله تعالى .....).

= أبي سهل الزجاج عن أبي الحسن الكرخي . كان على طريقة الكرخي في الورع والزهد وبه انتفع وعليه تخرج . له : أحكام القرآن ، شرح مختصر الكرخي ، وشرح مختصر الطحاوي ، وشرح جامع محمد وغيرها . مات سنة سبعين وثلاثمائة .

انظر «الفوائد البهية» ص ٢٧ - ٢٨ - الجواهر المضيئة ج ١ ص ٨٤ - تاريخ بغداد ج ٤ ص ٣١٤ - ٣١٥ » .

(١) الرقة : قطعة من الورق أو الجلد يكتب عليها .

انظر «لسان العرب» ج ٨ ص ١٣٠ - المعجم الوسيط ج ١ ص ٣٦٥ » .

ورقة الفتوى : المقصود بها التي يكتب بها السؤال وهي الكاغد التي مر ذكرها قريراً .

(٢) لم أقف على ترجمته . والكرابيسي : نسبة إلى كرايس ، وهي جمع كرياس . والكرياس : ثوب غليظ من القطن .

انظر «لسان العرب» ج ٦ ص ١٩٥ - المعجم الوسيط ج ٢ ص ٧٨١ » .

(٣) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب - ج) بلفظ «بخاري» وهو الصحيح وبخاري : مدينة من أعظم مدن ما وراء النهر بينها وبين سمرقند ثمانية أيام أو سبعة . خرج منها جماعة من العلماء من كل فنٍ ومنهم إمام الحديث محمد بن إسماعيل البخاري . تقصير وهو المشهور الراجع وبه جزم غير واحد من الحفاظ وقد تأتي ممدودة .

انظر «تاج العروس» ج ٣ ص ٣٢ - تهذيب الأسماء واللغات ج ٣ ص ٣٧ » .

واجب)<sup>(١)</sup> ، فأخبرت بذلك فتركت الرمي وحفظت حرمة ذلك .

قال المصنف<sup>(٢)</sup> - رحمه الله - : أدركنا<sup>(٣)</sup> شيخ الإسلام عمدة الدين أبي بكر محمد بن الحاج الحلمي<sup>(٤)</sup> رحمه الله تعالى<sup>(٥)</sup> (و)<sup>(٦)</sup> كان لا يأخذ<sup>(٧)</sup> رقعة الفتوى (عن)<sup>(٨)</sup> أيدي النساء والصبيان وكان له تلميذ<sup>(٩)</sup> يأخذ منهم ، ويجمع الفتاوى<sup>(١٠)</sup> ثم يرفعها (فيكتبها)<sup>(١١)</sup> ، (وهذا)<sup>(١٢)</sup> لأجل تعظيم

(١) ما بين القوسين من النسخة (ب) حيث لم يرد في الأصل .

(٢) لم يتضح لي من سياق الكلام من المراد بالمصنف .

(٣) أدركنا : أي : عاش حتى أدركنا زمانه .

انظر « لسان العرب ج ١٠ ص ٤٢٠ - لسان العرب المحيط ج ١

ص ٥٧١ » .

(٤) لم أقف على ترجمته .

(٥) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .

(٦) ما بين القوسين من النسخة (ج) حيث لم يرد في الأصل .

(٧) انظر ذلك في « البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٩ » .

(٨) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ « من » وهو الصحيح .

(٩) التلميذ : هو خادم الأستاذ من أهل العلم . وقد يقصد به طالب العلم ولكن المقصود به هنا الأول .

انظر « لسان العرب ج ٣ ص ٤٧٨ - المعجم الوسيط ج ١

ص ٨٧ » .

(١٠) الفتوى : المقصود بها الاستفتاءات .

(١١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب - ج) بلفظ « فيكتبها » وهو الصحيح ومعنى يكتبها : أي : يكتب جوابها .

(١٢) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ « وهكذا » . والإشارة هنا إلى عدم أخذ رقعة الفتوى من أيدي النساء والصبيان من قبل المفتى =

العلم<sup>(١)</sup> ( والتوقير له )<sup>(٢)</sup> ولو أخذ المفتى من كل صغير وكبير<sup>(٣)</sup>  
 فهو حسن لأجل التواضع<sup>(٤)</sup> والتسهيل . وحُكْمِي<sup>(٥)</sup> عن إبراهيم  
النخعي<sup>(٦)</sup> رحمه الله ..... . . . . .

= نفسه .

(١) وذلك بخدمة أهله والقيام على شؤونهم وتهيئة الجو المناسب لهم  
حتى يصرفوا جل وقتهم للإفقاء .

(٢) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ : « والتوقى له » وورد  
في النسخة (ج) بلفظ « والتوقير ». ومعنى التوقير : التعظيم  
والتبجيل .

(٣) أي : أخذ المفتى رقعة الفتوى منهم بيده بدون تلميذ .

(٤) قوله لأجل التواضع يوهم بأن عدم قيام المفتى بجمع الاستفتاءات من  
أيدي الناس بنفسه يدل على الكبير وعدم التواضع وهو ليس كذلك ،  
فإن عدم قيامه بجمع الاستفتاءات بنفسه ، وإسناد ذلك إلى تلميذ  
يجمع الفتاوى ويرفعها إليه إنما يكون لانشغاله بما هو أهم من  
ذلك ، فإن وقته ثمين وينبغي أن يستفاد منه في كل لحظة . وأن  
يترك الاشتغال بالأمور الجانبيّة إلى غيره من التلاميذ .

(٥) لم أقف على مصدره إلا ما ذكره ابن قتيبة الدينوري في كتاب  
المعارف ص ٢٠٤ حيث قال : « وحمل عنه العلم وهو ابن ثمانين  
عشرة سنة » .

(٦) إبراهيم النخعي : هو أبو عمران أو أبو عمار إبراهيم بن يزيد بن  
قيس بن الأسود بن عمر بن ربيعة بن حارثة بن سعد بن مالك بن  
النخع الفقيه الكوفي النخعي أحد الأئمة المشاهير من أكابر التابعين  
صلاحاً وصدق رواية وحفظاً للحديث .

رأى عائشة ولم يثبت له منها سماع .

اختفى عن الحجاج ، ومات سنة ست وتسعين وله تسع وأربعون =

( تعالى )<sup>(١)</sup> أنه كان يفتى وهو ابن ( ستة عشر )<sup>(٢)</sup> سنة في عهد التابعين ، فهذا يدل على أنه ( جاز )<sup>(٣)</sup> للشاب أن يفتى<sup>(٤)</sup> إذا كان الشاب حافظاً للروايات<sup>(٥)</sup> ، واقفاً على ( الروايات )<sup>(٦)</sup> ، محافظاً

= سنة قال فيه الصلاح الصفدي : كان إماماً مجتهداً له مذهب . ولما بلغ الشعبي موته قال : والله ما ترك بعده مثله .

انظر ترجمته في : « وفيات الأعيان ج ١ ص ٢٥ - الطبقات ج ٦ ص ٢٧٠ - ٢٨٤ - الأعلام ج ١ ص ٧٦ - سير أعلام النبلاء ج ٤ ص ٥٢٠ - تهذيب التهذيب ج ٦ ص ٧٧٧ » .

والنخعي : نسبة إلى قبيلة باليمين تسمى بالشَّغْ معروفة .

انظر « تاج العروس ج ٥ ص ٥٣٠ » .

(١) ما بين القوسين من النسخة (ب) حيث لم يرد في الأصل .

(٢) ما بين القوسين هكذا ورد في كل النسخ وصحته : ست عشرة .

(٣) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ « جايز » .

(٤) انظر ذلك في « البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٩ - الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣٠٩ - مجمع الأئمَّة ج ٢ ص ١٥٤ » .

(٥) الروايات : جمع رواية ، والمقصود هنا رواية المسألة الفقهية وهي إسنادها إلى واحد من فقهاء السلف .

انظر « معجم لغة الفقهاء ص ٢٢٨ - المطلع ص ٤٦٠ » .

(٦) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ : « الدراءات » وورد في النسخة (ب) بلفظ : « الدراءات » . والصحيح ما ورد في النسخة (ج) لأنه سبق الكلام عن الروايات . والدراءات : جمع دراءة . والمقصود هنا : إذا كان واقفاً على علم الدراءة وهو علم الفقه وأصوله .

انظر « كشاف اصطلاحات الفنون ج ١ ص ٤١ ج ٢ ص ٣١١ معجم لغة الفقهاء ص ٢٠٧ » .

على الطاعات مجاناً<sup>(١)</sup> للشهوات والشبهات . وقيل<sup>(٢)</sup> : العالم  
كبير وإن كان صغيراً ، والجاهل صغير وإن كان كبيراً وقيل<sup>(٣)</sup> في  
قول الله تعالى : « أطِيعُوا الله وَأطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولَئِكُمْ أَمْرٍ  
مِّنْكُمْ »<sup>(٤)</sup> هم العلماء والفقهاء ، لأن الملوك والأمراء أمروا أن  
(يعلموا)<sup>(٥)</sup> بحکمهم<sup>(٦)</sup> ويتبعوا صواب<sup>(٧)</sup> أمرهم .

---

(١) مجاناً : اسم فاعل من جانب ، أي : باعده . أي : باعده وصار في  
جانب غير جانبه . فيكون المعنى مجاناً للشهوات مباعدة لها مباعدة  
عنها .

انظر « تاج العروس » ج ١ ص ١٨٨ » .

(٢) انظر ذلك في « البحر الرائق » ج ٦ ص ٢٦٩ - الفتاوي الهندية ج ٣  
ص ٣٠٩ - مجمع الأنهر ج ٢ ص ١٥٤ » .

(٣) انظر ذلك في « تفسير ابن كثير » ج ١ ص ٥١٨ - جامع البيان ج ٥  
ص ١٤٩ - تفسير مجاهد ص ١٦٢ » .

(٤) من الآية رقم ٥٩ من سورة النساء وأولها :  
« يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أطِيعُوا الله وَأطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولَئِكُمْ  
مِّنْكُمْ فَإِنْ تَنَازَعُنَّ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ » .

(٥) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ : « يعلموا » .

(٦) أي : بحکم العلماء ، والمقصود به العمل بحکم الشريعة  
الإسلامية ، ولكن لما كان العلماء والفقهاء هم الذين يمثلون الشريعة  
ويحکمون بها قال : « أمروا أن يعلموا بحکمهم » .

(٧) أي : يتبعوا أمرهم الصواب . فطاعة الأمراء إذاً مرتبطة بطاعتهم  
للعلماء وفي ذلك يقول ابن القيم رحمه الله تعالى : « والتحقيق أن  
الأمراء إنما يطاعون إذا أمروا بمقتضى العلم ، فطاعتهم تبع لطاعة  
العلماء ، فإن طاعة إنما تكون بالمعروف وما أوجبه العلم ، فكما  
أن طاعة العلماء تبع لطاعة الرسول ، فطاعة الأمراء تبع لطاعة =

وعن أبي القاسم الصفار البلخي<sup>(١)</sup> أنه قال : لو سئل عالم ،  
وقيل له : هل يجوز هذا ؟ فحرك رأسه ، أي : نعم ؛ يجوز أن  
يستعمل ( ما أشار إليه )<sup>(٢)</sup> ( قلت : وهذا بخلاف القاضي<sup>(٣)</sup> ،

= العلماء ، ولما كان قيام الإسلام بطائفتي العلماء والأمراء ، وكان  
الناس كلهم لهم تبعاً ، كان صلاح العالم بصلاح هاتين الطائفتين ،  
وفساده بفسادهما ، كما قال عبد الله بن المبارك وغيره من السلف :  
صنفان من الناس إذا صلحا صلح الناس وإذا فسدا فسد الناس ..  
قيل : من هم ؟ قال : الملوك والعلماء . كما قال عبد الله بن  
المبارك :

رأيتُ الذنوبَ تميّتُ القلوبَ      وقد يورثُ الذّلَّ إدمانُهَا  
وتركُ الذنوبِ حيَاةُ القلوبِ      وخيرُ لنفسك عصيانُهَا  
وهلْ أفسدَ الدينَ إلّا الملوكُ      وأحجارُ سوء ورهبانيَّهَا »

انظر « أعلام الموقعين ج ١ ص ١٠ » .

(١) أبو القاسم الصفار : هو أحمد بن عصمة أبو القاسم الصفار أخذ عن  
نصر بن يحيى عن محمد بن سماعه عن أبي يوسف ، كان إماماً  
كبيراً توفي سنة ست وثلاثين وثلاثمائة ، وقيل : تسع وثلاثين ،  
وقيل : سنة ست وعشرين وثلاثمائة . انظر « الفوائد البهية ص ٢٦ -  
طبقات الفقهاء ص ٦٤ » .

(٢) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ « ما أشار » وقد ورد في  
الفتاوى الهندية صحة الإفتاء بالإشارة ، فورد : لا يشترط أن يكون  
المفتى ناطقاً ، فيصح إفتاء الآخرين حيث فهمت إشارته . بل الناطق  
إن قيل له : أيجوز هذا ؟ فحرك رأسه ، أي : نعم ؛ جاز أن يعمل  
بإشارته . انظر « الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣٠٩ » .

(٣) أي : بخلاف إشارة القاضي .

والإشارة : هي تعين الشيء باليد ونحوها .

فإن إشارته لا تكفي<sup>(١)</sup> ، والفرق بينهما أن القضاء لا بدّ فيه من صيغة : حكمت ، وألزمت ، ونحوهما<sup>(٢)</sup> ، بخلاف الإفتاء<sup>(٣)</sup>

= انظر « القاموس المحيط ج ٢ ص ٦٧ . المعجم الوسيط ج ١ ص ٤٩٩ » .

(١) أي : لا تكفي لإصدار الحكم من القاضي .

(٢) سيأتي الكلام على صيغ القضاء إن شاء الله تعالى في كلام المؤلف ص ٥٧٩ وما بعدها .

(٣) الإفتاء : هو تبيين الحكم الشرعي دون الإلزام به .

والقضاء : هو تبيين الحكم الشرعي على سبيل الإلزام ، أو الإخبار عن الحكم الشرعي على سبيل الإلزام . والإفتاء لا على سبيل الإلزام .

انظر « تبصرة الحكام ج ١ ص ٨ » .

لذا فإن :

الإفتاء والقضاء بينهما أوجه اتفاق وأوجه خلاف : فأوجه الاتفاق بينهما أن الإفتاء والقضاء فيما يظهر الحكم الشرعي في واقعة من الواقع ، فهما يشتركان في كونهما إخباراً عن الحكم .

كما أنهما يشتركان في أنهما مبنيان على إعمال النظر في الصور الجزئية ، وإدراك ما اشتملت عليه الأوصاف ، وتمييز ما يجب اعتباره وما لا يجب ، وربط الحكم الشرعي بالمعتبر منها .

فكـلـ من القاضي والمفتـي تـعرضـ عـلـيهـماـ الـوقـائـعـ وـالـقـضـاياـ فـيـنـظـرـانـ فيـ أـطـرافـهاـ ، وـيـطـبـقـانـ ماـ يـعـلـمـانـهـ أوـ يـظـنـانـهـ منـ الـأـحـكـامـ الشـرـعـيـةـ عـلـىـ ماـ اـكـتـشـفـاهـ منـ الـأـوـصـافـ الـمـعـتـبـرـةـ فـيـ تـلـكـ الـوـقـائـعـ ، وـهـذـاـ هـوـ وـجـهـ اختـلاـفـهـماـ معـ الـفـقـيـهـ .

وـأـمـاـ أـوـجـهـ الـخـلـافـ بـيـنـهـماـ فـيـكـونـ فـيـمـاـ يـأـتـيـ :

أـوـلـاـ : طـرـيقـ إـدـرـاكـ الـمـسـأـلـةـ الـمـعـرـوـضـةـ عـلـىـ كـلـ مـنـ القـاضـيـ =

والمفتي ، في بينما نجد المفتى ينظر في الواقعه المعروضة عليه من قبل المستفتى ، ويحللها ليستخرج منها الأوصاف المعتبرة ويطبق عليها الأحكام الشرعية بعد استقراء الأدلة .

فإننا نجد القاضي يعتمد في ذلك على حجج الخصوم من بيته وإقرار وغيرهما ، ليكتشف منها ما ينبغي اعتباره من الأوصاف وتطبيق الحكم الشرعي عليه .

ولذلك يحتاج القاضي لكي ينفع في إصابة الحق إلى كثير من الصفات التي قد لا يحتاجها المفتى من فراسة ويقظة وقريحة وخبرة واسعة . فالمفتي يأتي المستفتى بقلب أسلم ونية أصفى من الخصوم حينما يأتون إلى القاضي .

والمستفتى يبذل جهده في إظهار الواقع للمفتي . . . والخصوم يبذلون جهدهم في إخفاء الواقع وتمويه الحجج ، فطريق القاضي أصعب من طريق المفتى .

ثانياً : أن القضاء يتميز عن الإفتاء بالإلزام بالحكم ، فالقاضي إذا جلس للقضاء وأصدر حكمه كان به ملزماً ، ولا مناص من تنفيذه على من صدر عليه ، وذلك لأنه مقلد من السلطان ونائب عنه ، فهو يستمد الولاية منه .

وأما المفتى فإنه لا يلزم بفتواه أحداً ، وإنما يخبر بها من استفتاه فحسب ، إن شاء قبل قوله وإن شاء تركه .

قال بعض العلماء : إن القضاء خطره أشد من الإفتاء ، لاستعماله على الإلزام دون الإفتاء .

انظر «أعلام الموقعين ج ١ ص ٣٦» .

ثالثاً : قال ابن القيم : إن القضاء يختلف عن الإفتاء ، وذلك لأن حكم القاضي جزئي خاص لا يتعدى إلى غير المحكوم عليه وله ، =

فإن المقصود (به) <sup>(١)</sup> إخبار بحل أو حرمة <sup>(٢)</sup> ونحوهما <sup>(٣)</sup> والله أعلم <sup>(٤)</sup>. ثم الفتوى <sup>(٥)</sup> على الإطلاق على قول أبي

= بينما الإفتاء يكون شريعة عامة يتعلّق بالمستفتى وغيره ، فالمفتي يفتي حكماً كلياً عاماً : أنّ من فعل كذا ترتب عليه كذا .

والقاضي يقضي قضاء معيناً على شخص معين .

فقضاء القاضي خاص ملزم ، وفتوى المفتى عامة غير ملزمة .

ووجود هذه الفروق بين الفتوى والقضاء لا ينافي ما تقدم من أنّهما مبنيان على النظر في الصور الجزئية ، فهما يتشابهان في الطرق ، ويختلفان في الثمرة ، فالقاضي ينظر في الواقع ليلزم شخصاً معيناً ، والمفتى ينظر في الواقع ليخبر عن حكم الله المنطبق عليها .

فالمفتي والقاضي مع الله تعالى - والله المثل الأعلى - مثال المترجم ونائب القاضي مع القاضي ، فالمفتي يخبر الناس مقتضى أوامر الله تعالى بعد تتبع الأدلة واستقرائها ، والقاضي ينشيء الإلزام عليهم وبيطله عنهم بمقتضى أمر الله تعالى .

انظر «أعلام الموقعين ج ١ ص ٣٦ - ٣٨ الأحكام في تمييز الفتاوي عن الأحكام ص ٢٩ وما بعدها الإنصاف ج ١١ ص ١٨٦ وما بعدها . مواهب الجليل ج ٦ ص ٨٧ . نظرية الدعوى ج ١ ص ٤٨ . القضاة في الإسلام ص ١٤ » .

(١) ما بين القوسين زيادة لا توجد في المخطوطة ، وهي من تمام المعنى .

(٢) والإخبار يحصل بالإشارة .

(٣) كالكرابة والاستحباب والوجوب .

(٤) ما بين القوسين من النسخة (ب) حيث لم يرد في الأصل .

(٥) أي : الإفتاء .

حنيفة<sup>(١)</sup> ، ثم بقول أبي يوسف ، ثم بقول محمد بن الحسن ، ثم بقول زفر بن الهذيل والحسن (ابن)<sup>(٢)</sup> . . . . .

(١) هذا في المذهب الحنفي .

وقوله : على الإطلاق ، أي : سواء كان مع أبي حنيفة أحد صاحبيه أم انفرد وحده .

انظر « رد المختار » ج ٥ ص ٣٦٠ .

لكنه قد ورد في كتب الفقه الحنفي خلاف ذلك .

وذلك كما تقدم من كلام المؤلف وما سيأتي قريباً من أن المفتى بال الخيار إن شاء أخذ بقول أبي حنيفة ، وإن شاء أخذ بقولهما والصحيح أن العبرة بقوية المدرك ، كما نقله صاحب الدر المختار ج ٥ ص ٣٦٠ عن الحاوي ، ونقل عنه في الفتاوي الهندية ج ٣ ص ٣١٠ ، ونقله عنه كذلك ابن نجيم في البحر الرائق ج ٦ ص ١٦٩ . ويؤيد هذا ما ورد في الدر المختار ج ٥ ص ٣٧٥ من أن الفتوى على قول أبي يوسف فيما يتعلق بالقضاء لزيادة تجربه ، ويوئيده ما ذكره ابن قاضي سماوة في جامع الفصولين ج ١ ص ١٥ وما ذكره دمامد أفندي في مجمع الأنهر ج ٢ ص ١٥٤ .

من أنه إذا خالف أبو حنيفة أصحابه ، فإن كان اختلافهم اختلاف عصر وزمان كالقضاء بظاهر العدالة يؤخذ بقول صاحبيه لتغير أحوال الناس .

وفي المزارعة والمعاملة يختار قولهما لاجتماع المتأخرین على ذلك .

وفيما عدا ذلك يخير المجتهد ويعمل بما أدى إليه اجتهاده . وتخير المجتهد وعمله بما أداه إليه اجتهاده هو الصحيح إن شاء الله تعالى .

(٢) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ « بن » وهو الصحيح .

زياد<sup>(١)</sup> . وقيل<sup>(٢)</sup> : إذا كان أبو حنيفة في جانب واصحاه في جانب ، فالمفتي بالخير<sup>(٣)</sup> . والأول<sup>(٤)</sup> أصح<sup>(٥)</sup> إذا لم يكن المفتى مجتهدا<sup>(٦)</sup> ، لأنه<sup>(٧)</sup> كان أعلم العلماء في زمانه حتى قال<sup>(٨)</sup> الشافعى رحمة الله (تعالى)<sup>(٩)</sup> : الناس كلهم

(١) هو الحسن بن زياد اللؤلؤى الكوفى أبو علي ، قاض فقيه من أصحاب أبي حنيفة أخذ عنه وسمع منه وكان عالماً بمذهبه ، ولـي القضاء بالكوفة سنة ١٩٤ هـ ثم استعفى .

من كتبه : أدب القاضى . معانى الإيمان . النفقات . الخراج وغيرها .

انظر «الأعلام» ج ٢ ص ١٩١ . الفوائد البهية ص ٦٠ .

(٢) انظر ذلك في «الفتاوى الهندية» ج ٣ ص ٣١٠ . الفتوى الغياثية ص ١٦١ .

(٣) سبق الكلام عن هذه المسألة في ص ١٨٢ ، ٢٠٢ .

(٤) المراد بالأول : القول بأن الفتوى على قول أبي حنيفة مطلقاً .

(٥) انظر ذلك في «البحر الرائق» ج ٦ ص ٢٦٩ - ٢٧٠ .

(٦) فإن كان مجتهداً فإن فتواه تكون على نحو ما توصل إليه باجتهاده دون التقييد بقول أحد من الناس .

(٧) الضمير هنا يعود إلى أبي حنيفة .

(٨) انظر «تاریخ بغداد» ج ١٣ ص ٣٤٦ طبقات السنّة ج ١ ص ١٠٤ .

آداب الشافعى ص ٢١٠ بلفظ «الناس عيال على أهل العراق في الفقه» وبلفظ «ما أحد في الرأي إلا وهو عيال على أهل العراق ، طبقات الفقهاء ص ١٢ ، مناقب الإمام أبي حنيفة ص ١٩ ، الجواهرالمضيئة ج ٢ ص ٤٥١ .

(٩) ما بين القوسين من النسخة (ب) حيث لم يرد في الأصل .

عيال<sup>(١)</sup> (على)<sup>(٢)</sup> أبي حنيفة (رضي الله عنه)<sup>(٣)</sup> في الفقه ،  
(فإذا)<sup>(٤)</sup> أجاب المفتى<sup>(٥)</sup> ينبغي أن يكتب (عقب)<sup>(٦)</sup> جوابه ،

(١) العيال : جمع عيال وهم الذين يتکفل بهم الرجل .

انظر «تاج العروس» ج ٨ ص ٤٠ . القاموس المحيط ج ٤  
ص ٢٣ . مختار الصحاح ص ٤٦٣ » .

ومعنى عيال عليه في الفقه : أي : محتاجون إلى الفقه الذي  
لديه .

(٢) ما بين القوسين من النسخة (ب) حيث لم يرد في الأصل .

(٣) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .

(٤) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بالفظ : «إذا» .

(٥) أي : فإذا أجاب المفتى المستفتى كتابة .

انظر «البحر الرائق» ج ٦ ص ٢٦٩ » .

(٦) العقيب : هو كل شيء يأتي بعد آخر ، كالليل بعد النهار ، والنهار  
بعد الليل .

وليس لها على هذا المعنى محل في كلام المؤلف ، وكان قصد  
المؤلف أن يكتب عقب جوابه ، أي : بعده كما ورد ذلك في البحر  
الرائق ج ٦ ص ٢٦٩ .

ولكته كتب عقيب جوابه كما وردت في الفتوى الهندية ج ٣  
ص ٣٠٩ نقلًا عن الأخلاطي .

ولم أقف على قول قائل بأن عقيب تأتي بمعنى بعد .

بل قال الرازى في مختار الصحاح ص ٤٤٤ .

«وأما قولهم : عقيبه بمعنى بعده فليس في الكتابين جوازه ، ولم أر  
فيهما عقيباً ظرفاً بل بمعنى المعاقب فقط ، كالليل والنهار عقيبان لا  
غير» أ. هـ .

انظر فيما تقدم «مختار الصحاح» ص ٤٤٤ . المعجم الوسيط ج ٢ =

والله أعلم . أو نحو ذلك <sup>(١)</sup> . وقيل <sup>(٢)</sup> : في المسائل الدينية التي أجمع عليها أهل السنة <sup>(٣)</sup> والجماعة ينبغي أن يكتب <sup>(٤)</sup> : والله الموفق ، أو يكتب : وبالله التوفيق ، أو يكتب : وبالله العصمة .

وكره <sup>(٥)</sup> بعضهم الإفتاء لقوله ( ﷺ ) <sup>(٦)</sup> : « أجرؤكم على النار أجرؤكم على الفتوى » <sup>(٧)</sup> .....

= ص ٦١٣ تاج العروس ج ١ ص ٣٨٩ .

(١) مثل : والله الموفق .

(٢) انظر ذلك في « البحر الرائق » ج ٦ ص ٢٦٩ . الفتاوی الهندیة ج ٣ ص ٣٠٩ » .

(٣) أهل السنة والجماعة : أي : أصحاب السنة والجماعة .  
والسنة : هي سنة النبي ﷺ .

والجماعة : هم جماعة المسلمين .

وأهل السنة والجماعة : هم من كانوا على مثل ما كان عليه النبي ﷺ وصحابه الكرام والتابعون لهم بإحسان .

(٤) ما بين القوسين من النسخة (ج) حيث لم يرد في الأصل ، ولعل ذلك وقع سهواً من الناسخ ، لتشابه الكلمة الأخيرة فيه مع الكلمة الأخيرة في الكلام الذي قبله .

(٥) انظر « البحر الرائق » ج ٦ ص ٢٦٩ ، الفتاوی الهندیة ج ٣ ص ٣٠٩ » .

(٦) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ : « عليه الصلاة والسلام » وورد في النسخة (ج) بلفظ : « عليه السلام » .

(٧) حديث رواه الدارمي في سنته : عن عبد الله بن أبي جعفر قال : قال رسول الله ﷺ : « أجرؤكم على الفتيا أجرؤكم على النار » .

قال الحوت في أنسى المطالب : حديث مرسل .

انظر « سنن الدارمي » ج ١ ص ٥٣ . أنسى المطالب ص ٢٥ » .

والصحيح<sup>(١)</sup> أنه لا يكره لمن كان أهلاً لقوله تعالى : « فاسألووا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون »<sup>(٢)</sup> فكان هذا<sup>(٣)</sup> أمراً بالإجابة عن السؤال ، وتأويل ما روي<sup>(٤)</sup> : إذا لم يكن أهلاً ، وبه نقول<sup>(٥)</sup>

(١) انظر « البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٩ ، الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣٠٩ » .

(٢) الآية بتمامها :

« وما أرسلنا من قبلك إلا رجالاً نوحي إليهم فاسألووا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون » . الآية ٤٣ من سورة النحل .

(٣) المراد : أمر الناس بالسؤال في قوله : « فاسألووا » .

(٤) أي : ما روي من الأحاديث الدالة على الكراهة أو التحريم .

(٥) وهو الصحيح : لأن حكم الإفتاء يختلف من حال إلى حال . فإذا استفتى المفتى وليس في الناحية غيره ، وكان عالماً بالجواب ؛ وجب عليه الجواب لكونه في حقه فرض عين . وإذا وجد غيره من المفتين القادرين على الإفتاء ، فهو في حق الجميع فرض كفایة ، لا يتعين على أحد ، إذا قام به أحدهم سقط الإثم عن الباقي .

وإذا كان الإنسان جاهلاً بالجواب ، وليس له علم بالأحكام ، فيحرم عليه الإفتاء إطلاقاً لثلا يقول على الله ما لا علم له به ، والأحاديث التي أوردها المصنف تحمل على هذا . ويؤيد هذه قوله تعالى : « وَأَن تُشْرِكُوا بِاللَّهِ مَا لَمْ يَنْزِلْ بِهِ سُلْطَانًا وَأَن تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ » من الآية ٣٣ من سورة الأعراف .

وتقديم شيء من هذا في كلام المؤلف في ص ١٨٩ » وما بعدها .

انظر « البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٩ . الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣٠٩ ، تبصرة الحكام ج ١ ص ٦٧ وما بعدها : المجموع ج ١ ص ٤٥ ، شرح متهى الإرادات ج ٣ ص ٤٥٧ - ٤٥٨ ، صفة الفتوى =

لقوله (عليه السلام) <sup>(١)</sup> : « من أفتى (الناس) <sup>(٢)</sup> بغير علم لعنته <sup>(٣)</sup> ملائكة السموات والأرض » <sup>(٤)</sup> . ولا ينبغي <sup>(٥)</sup> لأحد أن يفتى إلا أن يعرف أقوابيل العلماء ويعلم <sup>(٦)</sup> من أين قالوا ويعرف معاملات

= والمستفتى ص ٦ » .

(١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب - ج) بلفظ : « عليه السلام » .

(٢) ما بين القوسين من النسخة (ب - ج) حيث لم يرد في الأصل .

(٣) اللعن من الله : هو الطرد والإبعاد من رحمة الله ، واللعنة من المخلوق : هو الدعاء والسب . واللعنة : الاسم ، والجمع : لعان ولعنتان . ولعنه يلعنه لعناً طرده وأبعده . ولعنته ملائكة السموات والأرض ، أي : دعت عليه بسخط الله والإبعاد عن رحمته .

انظر « لسان العرب ج ١٣ ص ٣٨٧ التعريفات ص ١٢٩ ،

القاموس المحيط ج ٤ ص ٢٦٧ » .

(٤) هذا الحديث إسناده ضعيف فيه عبد الله بن بشر عن علي بن موسى السرخي .

انظر « ضعيف الجامع الصغير وزياداته ج ٥ ص ١٧٣ صفة المفتى والمستفتى ص ٦ » .

(٥) انظر « البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٩ ، الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣٠٩ » .

(٦) أي : ويعلم الأدلة التي استند إليها كل واحد في قوله ، وذلك لثلا يفتى بغير علم .

ولعل هذا في المجتهد في المسألة الذي يفتى بما أداه إليه اجتهاده ، فإنه لا يجوز له أن يفتى بقول أحد من الناس إلا إذا اتضحت له أن ما أفتى به هو القول الصحيح .

ولا يتضح له ذلك إلا إذا عرف الأدلة التي بني عليها هذا القول ، قال ابن نجيم في البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٩ :

= « نقل عن أصحابنا قولهم : لا يحل لأحد أن يفتني بقولنا حتى  
يعلم من أين قلنا ». .

وقال ابن القيم في أعلام الموقعين ج ١ ص ٤٦ : « لا يحل لأحد  
أن يفتني في دين الله إلا رجلاً عارفاً بكتاب الله بناسخه ومنسوخه  
ومحكمه ومتشبهه ، وتأويله وتزيله ومكنته ومدنيه وما أريد به ،  
ويكون بعد ذلك بصيراً بحديث رسول الله ﷺ ، وبالناسخ  
والمنسوخ ، ويعرف من الحديث مثل ما عرف من القرآن ، ويكون  
بصيراً باللغة ، بصيراً بالشعر وما يحتاج إليه للسنة والقرآن ،  
ويستعمل هذا مع الإنصاف ، ويكون مع هذا مشرقاً على اختلاف  
أهل الأمصار وتكون له قريحة بعد هذا .  
فإن كان هكذا فله أن يتكلّم ويفتني في الحلال والحرام ، وإن لم  
يكن هكذا فليس له أن يفتني . .

وقال صالح بن أحمد : قلت لأبي : ما تقول في الرجل يسأل عن  
الشيء فيجيب بما في الحديث وليس بعالم في الفقه ؟ فقال : يعني  
للرجل إذا حمل نفسه على الفتيا أن يكون عالماً بالسنن ، عالماً  
بوجوه القرآن ، عالماً بالأسانيد الصحيحة . وقال علي بن شقيق :  
قيل لابن المبارك : متى يفتني الرجل ؟ قال : إذا كان عالماً بالأثر  
بصيراً بالرأي ، قلت : يريد بالرأي القياس الصحيح والمعانوي والعلل  
الصحيحة التي علق الشارع بها الأحكام ، وجعلها مؤثرة فيها طرداً  
وعكساً . أ. هـ .

هذا في المفتني المجتهد الذي يوجد غيره من المفتين المجتهدين  
لا يجوز له أن يفتني إلا أن يكون كما ذكر .

أما إذا لم يكن هناك مفت إلا مقلداً ، فإنه لا يطلب منه ذلك ،  
ولا يكلف ما لا يطيق ، فالله لا يكلف نفسها إلا وسعها ، بل عليه أن =

الناس<sup>(١)</sup> ، فإن عرف أقاويل العلماء ولم يعرف مذاهبهم ، فإن سئل مسألة يعلم أن العلماء الذين (سجل)<sup>(٢)</sup> مذهبهم قد اتفقوا عليه<sup>(٣)</sup> ، فلا بأس بأن يقول : هذا جائز وهذا لا يجوز ، وإن كانت مسألة قد اختلفوا فيها فلا بأس بأن يقول : هذا جائز في قول فلان ، وفي قول فلان لا يجوز (وليس<sup>(٤)</sup> له أن يختار فيجيب بقول بعضهم ما لم يعرف حجته)<sup>(٥)</sup> . والله (أعلم بالصواب)<sup>(٦)</sup> .

= يفتى بقول إمامه ، وإن لم يعلم : من أين قال ذلك ؟ ولا كيف استدل عليه ؟ وصححة هذا من المقلد هو الصحيح عند عدم وجود المجتهد . قال ابن القيم في إعلام الموقعين ج ١ ص ٤٦ - : وهو الذي عليه العمل ، والأولى ألا يسمى هذا إفقاء ، وإنما يسمى حكاية للإفقاء ، لفقد شروط المفتى في المقلد .

(١) أي : كيفية تعاملهم المبني على أعرافهم وعاداتهم . وهذا أمر يتغير فإن العادات والأعراف إذا كانت في بلدين مختلفين فإن حكمها مختلف ، فلا يقاس بعضها على بعض ولا يكون حكمها سواء .

انظر «الإحکام في تمیز الفتاوی عن الأحكام» ص ٢٤٩ .

(٢) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب) .

(٣) أي : اتفقوا على جواب هذه المسألة التي سئل عنها .

(٤) انظر ذلك في «البحر الرائق» ج ٦ ص ٢٦٩ .

(٥) ما بين القوسين من النسخة (ج) حيث لم يرد في الأصل .

(٦) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ «الموفق للصواب» وورد في النسخة (ج) بلفظ «أعلم» .

## (الفصل) <sup>(١)</sup> الأول

في (بيان) <sup>(٢)</sup> الصالح للقضاء وغير الصالح له

و فيه : هل بيان <sup>(٣)</sup> طلبه (أو) <sup>(٤)</sup> لا ؟ وفيه : هل يجوز له  
أخذ الأجرة (أو لا) <sup>(٥)</sup> ؟ .

اعلم أن الصلاحية للقضاء لها شرایط <sup>(٦)</sup> منها : العقل <sup>(٧)</sup>

(١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ « فصل » .

(٢) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .

(٣) سيأتي كلام للمؤلف في هذا الموضوع في أوائل الفصل السابع  
ص (٦٣١) .

(٤) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ « أم » .

(٥) أي : شرائط ، و تقدم ص ٢١٦ تبيان أن الشرائط جمع شريطة ،  
والشريطة هي الشرط .

(٦) العقل : غرائزية كأنها نور يقذف في القلب فيستعد لإدراك الأشياء ،  
فيعلم جواز الجائزات واستحالة المستحبات ، ويتلوح عواقب  
الأمور ، وذلك النور يقلّ ويكثر ، فإذا قوي قمع ملاحظة عاجل  
الهوى .

وقيل : محل العقل : القلب .

وقيل : محله الدماغ .

انظر « المطلع ص ٢٤ . التعريفات ١٠١ » .

والعقل شرط في كل التكاليف ، فلا تكليف على نائم ولا مجنون =

والبلوغ<sup>(١)</sup> ، والإسلام<sup>(٢)</sup> ، والحرية<sup>(٣)</sup> ، والنظر<sup>(٤)</sup> والنطق ، والسلامة عن حد القذف . فلا يجوز تقليد المجنون<sup>(٥)</sup> ،

= ولا صغير . ولا يكفي في القاضي العقل الذي يتعلّق به التكليف . حتى يكون صحيح الفكر جيد الفطنة بعيداً عن السهو والغفلة يتوصّل بذلك إلى وضوح المشكل وحل المعضل .

انظر «الماوردي الأحكام السلطانية» ص ٦٥ .

(١) البلوغ : هو الإدراك ونضج الوظائف الإنسانية .

انظر «المعجم الوسيط» ج ١ ص ٧٠ مختار الصحاح ٦٣ . لسان

العرب ج ١ ص ٢٥٨ .

(٢) أي : أن يكون مسلماً .

ويتحقق ذلك بالميلاد بين المسلمين ، والنشوء على طريقتهم شهادة وعبادة .

انظر «أصول السرخسي» ج ١ ص ٣٥٢ .

(٣) الحرية : هي الشرف والخلوص من الرق وشوائبها .

انظر «القاموس المحيط» ج ٢ ص ٨٠ . المغرب ص ١١٠ التعريفات ص ٥٩ معجم لغة الفقهاء ص ١٧٩ . المعجم الوسيط ج ١ ص ١٦٥ .

(٤) النظر : هو البصر أو البصيرة .

والمقصود به هنا البصر . بدليل قوله في المحتزات : «الأعمى» .

انظر «القاموس المحيط» ج ٢ ص ١٤٤ . المعجم الوسيط ج ٢ ص ٩٣٢ .

(٥) المجنون : هو الذي ذهب عقله أو فسد .

انظر «المعجم الوسيط» ج ١ ص ١٤١ . معجم لغة الفقهاء ص ٤٠٧ . المغرب ص ٩٤ .

= ولا يجوز تولية المجنون للقضاء ، ولو كان جنونه غير مستمر .  
انظر « بداع الصنائع ج ٧ ص ٣ . مواهب الجليل ج ٦ ص ٨٧ .  
معنى المحتاج ج ٤ ص ٣٧٥ . الأحكام السلطانية للماوردي  
ص ٦٥ . الأحكام السلطانية لأبي يعلى ص ٦١ » .

(١) وضع المؤلف هنا الصبي في مقابلة شرط البلوغ ، وهذا دليل على  
أن المراد بالصبي هنا هو من لم يبلغ ، ولا يقتصر على ما مر في  
تعريف الصبي من أنه الصغير دون الغلام ، أو من لم يفطم بعد .  
ولاية الصبي للقضاء غير جائزة إجماعاً .

انظر « بداع الصنائع ج ٧ ص ٣ . مواهب الجليل ج ٦ ص ٨٧ .  
معنى المحتاج ج ٤ ص ٣٧٥ . الأحكام السلطانية ص ٦١ » .  
وذلك لأنه لا يلي شؤون نفسه ، فأولى ألا يلي شؤون غيره ،  
ولذا لا تقبل شهادته ولم يكلف بالواجبات الشرعية . ولأن النبي ﷺ  
أمر بالتعوذ من إمارة الصبيان ففي الحديث الذي رواه أحمد عن أبي  
هريرة قال : قال رسول الله ﷺ : « تعوذوا بالله من رأس السبعين ،  
وإمارة الصبيان » .

قال البناء في بلوغ الأماني ج ٢٣ - ٣٤ ص ٣١ - ٣٤ رجاله ثقات إلا أن  
فيه كاماً أبا العلاء لا يحتاج بأخباره .

وانظره في « نيل الأوطار ج ٩ ص ١٦٧ » .

(٢) الكافر : هو كل ما سوى المسلم ، سواء كان كتابياً أم غيره ، ولا  
يجوز تولية غير المسلمين على المسلمين ، لأنه لا ولاية لكافر على  
مسلم لقوله تعالى : « وَلَنْ يَجْعَلَ اللَّهُ لِكَافِرِنَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ  
سَبِيلًا » آية رقم ١٤١ النساء .

انظر « بداع الصنائع ج ٧ ص ٣ . مواهب الجليل ج ٦ ص ٨٧ .  
معنى المحتاج ج ٤ ص ٣٧٥ . الأحكام السلطانية لأبي يعلى ص ٦١ =

والعبد<sup>(١)</sup> ، والأعمى<sup>(٢)</sup> ، . . . . .

= أما إذا استبد بالحكم سلطان فاسق ذو شوكة ، فولي كافراً القضاء ، فإنه ينفذ قضاوه حيتذ ضرورة لارتكاب أخفّ الضررين .

انظر «الأحكام السلطانية للماوردي» ص ٦٥ . الأحكام السلطانية

لأبي يعلى ص ٦١ المغني ج ٩ ص ٣٩ .

(١) العبد : المقصود به هنا الرقيق .

وهو من كان مملوكاً الرقبة لغير الله تعالى .

انظر «القاموس المحيط» ج ١ ص ٣١١ . المعجم الوسيط ج ٢ ص ٥٧٠ . المطلع ص ٨٠ . معجم لغة الفقهاء ص ٣٠٣ » .

والرقيق لا تجوز ولايته للقضاء حتى ولو كان مبعضاً .

انظر «بدائع الصنائع» ج ٧ ص ٣ . مواهب الجليل ج ٦ ص ٨٧ . معني المحتاج ج ٤ ص ٣٧٥ . الأحكام السلطانية للماوردي

ص ٦٥ . الأحكام السلطانية لأبي يعلى ص ٦١ .

وذلك لأن الرقيق لا ولایة له على نفسه ، فأولى ألا يكون له ولایة على غيره .

ولأن الرقّ لما كان مانعاً من قبول الشهادة عند جمهور العلماء - كما سيأتي - ص ٣٧٠ «كان أولى أن يكون مانعاً من ولایة القضاء .

(٢) اختلف العلماء في اشتراط النظر لصحة تولي القاضي للقضاء ، ونفوذ قضائه إذا قضى ، وذلك على قولين :

القول الأول :

لا تصح ولایة الأعمى للقضاء وإذا ولی على القضاء وقضى لا ينفذ قضاوه .

قال بذلك :

الحنفية : انظر «بدائع الصنائع» ج ٧ ص ٣ . الفتوى الهندية ج ٣ =

ص ٣٠٧ .

والقاضي عياض من المالكية : انظر : « تبصرة الحكماء ج ١ ص ١٩ » .

وجمهور الشافعية : انظر « مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٧٥ نهاية المحتاج ج ٨ ص ٢٢٦ . حاشية قليوبى ج ٤ ص ٢٩٦ روضة الطالبين ج ١١ ص ٩٦ » .

وجمهور الحنابلة : انظر « الإنصاف ج ١٦ ص ١٧٧ . شرح متهى الأرادات ج ٣ ص ٤٦٥ العدة ص ٦٢١ . المغني ج ٩ ص ٤٠ » .

وذلك لأن الأعمى لا يعرف المدعى من المدعى عليه ، ولا يعرف الطالب من المطلوب ، ولا يعرف المقرّ من المنكر ، ولا يعرف الشاهد من المشهود عليه ، ولأن الأعمى ليس أهلاً للشهادة فلأن لا يكون أهلاً للقضاء أولى .  
القول الثاني :

تصح ولایة الأعمى للقضاء وإذا ولي على القضاء قضى نفذ قضاؤه .

قال بذلك :

جمهور المالكية ، فإن النظر عندهم ليس شرطاً في صحة ولایة القاضي ، وإنما هو شرط في استمرار ولایة القاضي على القضاء فقط . ولذا ورد في كتبهم ووجب عزل أعمى عن القضاء .

وبيان ذلك :

أن الأعمى إذا عين قاضياً يستحق العزل ، وتظل ولایته صحيحة حتى يعزله الإمام أو نائبه ، فتكون أحكامه نافذة قبل العزل ما لم تكن جوراً ، فلو كان النظر عندهم شرط جواز لكان ولایته باطلة

وأحكامه غير منعقدة ولا نافذة .

انظر « تبصرة الحكم » ج ١ ص ١٩ . بداية المجهد ج ٤  
ص ٤٦٠ . الشرح الصغير ج ٥ ص ٥٠٠ - ٥٠١ . حاشية الدسوقي  
ج ٤ ص ١٣٠ » .

وقال بذلك بعض الشافعية ، كما نقله النووي عن جمع الجواامع  
انظر « روضة الطالبين » ج ١١ ص ٩٦ . المغني ج ٩ ص ٤٠ .  
وذلك لأن شعيباً عليه السلام كان أعمى . ولأن النبي ﷺ قد  
استختلف ابن أم مكتوم على المدينة وهو أعمى .

انظر مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٧٥ » . وهو قول للحنابلة ، كما  
ذكره المرداوي في الانصاف ج ١١ ص ١٧٧ .

ويجاب على استدلال أصحاب هذا القول باستخلاف النبي ﷺ  
لابن أم مكتوم بأن النبي ﷺ إنما استختلف ابن أم مكتوم في إماماة  
الصلاة دون الحكم ، أو أن ذلك كان قبل عماه ، أو هو خصوصية  
له ، أو أن ذلك منسوخ .

انظر « مغني المحتاج » ج ٤ ص ٣٧٥ .  
كما يجاب على استدلالهم بأن شعيباً عليه السلام كان أعمى بأنه  
لم يثبت أنه كان أعمى ، ولو ثبت ذلك فلا يلزم ما هنا فإن شعيباً  
عليه السلام كان من آمن معه من الناس قليلاً ربما لا يحتاجون إلى  
حكم بينهم لقتلهم وتناصفهم ، فلا يكون حجة في مسألتنا .

انظر « المغني » ج ٩ ص ٤٠ » .

الترجح :

من تأمل ما تقدم ، والنظر إلى حال الناس اليوم يتبيّن أن الراجح  
في هذه المسألة التفصيل .

فإذا وجد من تتوفر فيه شروط القاضي فإنه حينئذ لا يجوز تولية

الأعمى ، لأن تولية البصير أولى وأتم وأقرب لتحقيق العدل من تولية الأعمى .

وإذا لم يوجد من توفر فيه شروط القاضي إلا أعمى ، فإنه يجوز حينئذ تولية الأصلح فالأصلح ، أو الأمثل فالأمثل ، فالصلاحية شرط ، لكن إذا عدم الأصلح نزلنا إلى من هو أقل منه في الصلاحية .

والأمثل فالأمثل من قواعد الشرع في مثل هذه الحالة انظر «الاختيارات الفقهية لشيخ الإسلام ابن تيمية ص ٥٧١» .

ولعل الضرر الناتج من تولية الأعمى للقضاء قليل ومحتمل فقط ، فالأعمى صالح لتولي القضاء . وإن كانت صلاحيته للقضاء أقل من صلاحية البصير له فإنه عند عدم وجود البصير الصالح للقضاء يجوز تولية الأعمى إذا كان صالحاً . فإنجازة تولية الأعمى للقضاء مطلقاً أمر غير وجيه .

ومنع تولية الأعمى للقضاء مطلقاً غير وجيه .

وقد تولى القضاء في هذه البلاد الطاهرة نخبة من المشايخ الأجلاء وهم أكفاء وأثبتوا جدارتهم وقدرتهم على الفصل في الخصومات ، وكانت لهم اليد الطولى في نشر العدل واستتاباب الأمن في هذه البلاد .

بل إن بعضهم قد تفوق على المبصرین في هذا المجال ، كما سبق تفوقه في التلقى وطلب العلم من قبل ، مما جعل المسؤولين عن القضاء في هذه البلاد من الأكفاء الأكفاء ومنهم :

الشيخ سعد بن عتيق رحمه الله .

وسماحة مفتى الديار السعودية الشيخ محمد بن إبراهيم آل الشيخ = رحمه الله .

والأخرس<sup>(١)</sup> ، والمحدود في . . . . .

= وسماحة رئيس مجلس القضاء الأعلى الشيخ عبد الله بن حميد رحمة الله .

وسماحة الرئيس العام لإدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد الشيخ عبد العزيز بن عبد الله بن باز أمد الله في عمره . وغيرهم في المجال القضائي الآن كثير من أمضوا عشرات السنين وأبلوا في هذا المجال بلاء حسناً .

(١) الأخرس : هو الذي لا يتكلم لانعقاد لسانه خلقة أو عيناً انظر «قاموس المحيط ج ٢ ص ٢١٠ ، المعجم الوسيط ج ١ ص ٢٢٦ » .

وقد اختلف العلماء في صحة تولي الأخرس للقضاء ونفذ قضائه إذا قضى . وذلك على قولين :

القول الأول :

لا تصح ولادة الأخرس للقضاء ، وإذا ولّي وقضى لا ينفذ قضاؤه .

قال بذلك :

الحنفية : انظر « بدائع الصنائع ج ٧ ص ٣ . الفتاوي الهندية ج ٣ ص ٣٠٧ » .

والقاضي عياض من المالكية : انظر « تبصرة الحكماء ج ١ ص ١٩ » .

وجمهور الشافعية : انظر « معنی المحتاج ج ٤ ص ٣٧٥ حاشية القليوبي ج ٤ ص ٢٩٦ . روضة الطالبين ج ١١ ص ٩٧ » .

والحنابلة : انظر « المعني ج ٩ ص ٤٠ . شرح متنى الإرادات ج ٣ ص ٤٦٥ » .

=

وذلك :

لأن الآخرين لا يمكنه النطق بالحكم ، ولا يفهم جميع الناس  
إشارته .

ولأنه لا يمكن من التعبير عما في نفسه .

ولأن عدم النطق يمنع الشهادة وهي دون منصب القضاء .  
فالشاهد يشهد بأشياء يسيرة يحتاج إليه فيها ، وربما أحاط بحقيقة  
علمها .

والقاضي ولايته عامة ويحكم في قضايا الناس عامة ، فإذا لم تقبل  
الشهادة من الآخرين فعدم قبول القضاء منه أولى .

القول الثاني :

تصح ولایة الآخرين للقضاء وإذا قضى نفذ قضاوه .

قال بذلك :

جمهور المالكية : وقولهم في الآخرين كقولهم في الأعمى ،  
فعدم الخرس عندهم شرط في استمرار ولایة القاضي لا شرط في  
صحة ولايته ، فتصح ولایته وتنفذ أحكامه ويجب عزله .

انظر « الشرح الصغير ج ٥ ص ٥٠٠ - ٥٠١ . بداية المجتهد ج ٢  
ص ٤٦٠ . تبصرة الحكم ج ١ ص ١٩ . حاشية الدسوقي ج ٤  
ص ١٣٠ » . وهو وجه للشافعية .

انظر « روضة الطالبين ج ١١ ص ٩٧ » .

الترجيح :

وهكذا هنا - كالمسألة التي قبلها - فالراجح والله أعلم في هذه  
المسألة التفصيل .

إذا وجد من تتوفر فيه شروط القاضي فإنه لا يجوز تولية الآخرين  
للقضاء حيثـ ، لأن تولية الناطق أولى وأتم وأقرب إلى تحقيق العدل =

القذف<sup>(١)</sup> ، والسمع ليس بشرط على . . . . .

= والإنصاف من تولية الآخرين .

وإذا لم يوجد من تتوفر فيه شروط القاضي إلا آخرس فإنه يجوز حبنتد تولية الأصلح فالصلاح والأمثال فالأشمل . كما مر عند الكلام على تولية الأعمى .

أما إجازة تولية الآخرين للقضاء مطلقاً أو منع توليته مطلقاً فغير وجيئ ، ولا يخدم المصلحة العامة للأمة .

(١) القذف : هو رمي الشيء بقوة .

واستعمل شرعاً في الرمي بالزنا خاصة صراحة أو ضمناً في معرض التعبير .

انظر «المطلع» ص ٣٧١ - معجم لغة الفقهاء ص ٣٥٩ معني «المحتاج ج ٤ ص ١٥٥» .

والمحدود في القذف فاسق قوله تعالى : «والذين يرمون المحسنات ثم لم يأتوا بأربعة شهادة فاجلدوهم ثمانين جلدة ولا تقبلوا لهم شهادة أبداً وأولئك هم الفاسقون» النور آية رقم ٤ . وإذا لم يتبع فلا يجوز توليته القضاء اتفاقاً .

انظر «بدائع الصنائع» ج ٧ ص ٣ ، الفتوى الهندية ج ٣ ص ٣٠٧ ، مواهب الجليل ج ٦ ص ٨٧ . معني «المحتاج ج ٤ ص ٣٧٥ ، المعني ج ٩ ص ٤٠ - ٧٩٧» .

وذلك لأن أهل القضاء هم أهل الشهادة والمحدود في القذف لا تقبل شهادته إذا لم يتبع ، للاية المتقدمة . «أولئك هم الفاسقون . إلا الذين تابوا من بعد ذلك وأصلحوا فإن الله غفور رحيم» الآية ٤ - ٥ سورة النور .

أما إذا تاب المحدود في القذف فإن العلماء قد اختلفوا في جواز توليته القضاء من عدمه . وذلك على قولين :

---

القول الأول :

أن المحدود في القذف إذا تاب زال عنه الفسق ، ولم يكن هذا الحدّ مانعاً من توليه القضاء .

وهذا هو مذهب جمهور العلماء . من المالكية والشافعية والحنابلة . لأن المحدود في القذف فاسق ما لم يتتب . وأما إذا تاب فقد زال عنه الفسق وأصبح أهلاً للولاية .

انظر « مواهب الجليل ج ٦ ص ٨٧ . مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٧٥ . المغني ج ٩ ص ١٩٧ . الإنصاف ج ١١ ص ١١٧ . كشاف القناع ج ٦ ص ٢٩٥ » .

القول الثاني :

أن السلامة من حدّ القذف شرط من الشروط المعتبرة فيمن يصلح للقضاء حتى ولو تاب .

قال بذلك :

الحنفية : انظر « بداع الصنائع ج ٧ ص ٣ ، ج ٦ ص ٢٧١ فتح القدير ج ٥ ص ٤٥٤ . الفتاوي الهندية ج ٣ ص ٣٠٧ - ٤٦٨ . » .

سبب الاختلاف :

اختلاف العلماء في جواز تولية المحدود في القذف - إذا تاب - للقضاء مبني على اختلافهم في جواز قبول شهادته ، واختلافهم في قبول شهادته مبني على اختلافهم في رجوع الاستثناء الوارد في قوله تعالى : ﴿وَلَا تُقْبِلُوا لَهُمْ شَهَادَةً أَبَدًا وَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ﴾ إِلَّا الذين تابوا من بعده ذلك وأصلحوا﴿ الآية ٤ - ٥ سورة النور .

هل يعود إلى أقرب مذكور ، أم يعود إلى الذي قبله ، فجمهور العلماء يرون أن الاستثناء يعود دائمًا إلى جميع الجمل السابقة عليه إِلَّا للدليل يصرفه عن بعضها .

وفي هذه الآية لما كان الجلد من حقوق العباد لم يسقط بالتوبة ، لأن التوبة لا تسقط حقوق العباد .

وأما الفسق وعدم قبول الشهادة فهما من حقوق الله تعالى ، فيسقطان بالتوبة لأنه لا دليل يدل على صرف الاستثناء عن واحد منها .

وعلى هذا قال الجمهور : إن المحدود في القذف إذا تاب جازت شهادته ، وجاز توليته القضاء .

والحنفيه يقولون : إن الاستثناء يعود دائمًا إلى أقرب مذكور ، فيعود في الآية إلى الفسق خاصه .

فإذا تاب المحدود في القذف زال فسقه فقط .

وأما عدم قبول شهادته فلا أثر لتوبته عليها إطلاقاً وعلى هذا فلا يجوز توليته القضاء وإن تاب ، لعدم قبول شهادته . انظر فيما تقدم « أصوات البيان ج ٦ ص ٩٠ . تفسير ابن كثير ج ٣ ص ٢٦٤ » .

الترجيع :

إذا كان الخلاف في هذه المسألة بين الجمهور والحنفيه ناتجاً عن الخلاف في عودة الاستثناء الوارد بعد جمل متعاطفات ، وهل يعود إليها كلها أم يعود إلى بعضها ؟ فإنه يرجع في ذلك إلى كلام الأصوليين .

وقد ذكر صاحب أصوات البيان - ونسبة إلى ابن الحاجب من المالكية ، والغزالى من الشافعية ، والأمدي من الحنابلة - أن الحكم في الاستثناء الآتي بعد جمل متعاطفات هو الوقف ، ولا يحكم برجوعه إلى الجميع ولا إلى الأخيرة إلا بدليل . وذلك لأنه قد ورد في القرآن آيات متشابهة لم يرجع الاستثناء فيها للأولى ، وأخرى لم يرجع فيها الاستثناء للأخريرة ، فدل ذلك على أن رجوع الاستثناء

لواحدة منها بعينه ليس شيئاً مطرداً .

ومن أمثلة رجوع الاستثناء إلى الجملة الأخيرة فقط قوله تعالى :

﴿ وَمَنْ قَتَلَ مُؤْمِناً خَطَا فَتَحْرِيرُ رِقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ وَدِيَةٌ مُسَلَّمَةٌ إِلَى أَهْلِهِ إِلَّا أَنْ يَصِدَّقُوا ﴾ من الآية ٩٢ سورة النساء .

فالاستثناء في الآية راجع للدية فقط ، وذلك بدليل أن المطالبة بها تسقط بتصديق مستحقها بها ، ولا يرجع إلى تحرير الرقبة إجماعاً ، لأن تصدق مستحق الديمة لا يسقط كفارة قتل الخطأ .

ومن أمثلة رجوع الاستثناء إلى الجمل الأولى دون الأخيرة قوله تعالى : ﴿ فَلَا تَتَخَذُوا مِنْهُمْ أُولَيَاءَ حَتَّى يَهَاجِرُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَإِنْ تُولَّوْهُمْ فَخُذُوهُمْ وَاقْتُلُوهُمْ حِيثُ وَجَدُّوكُمْ وَلَا تَتَخَذُوا مِنْهُمْ وَلِيَّا وَلَا نَصِيرًا \* إِلَّا الَّذِينَ يَصِلُونَ إِلَى قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ مِيَانِقٌ ﴾ من الآيتين ٨٩ - ٩٠ النساء .

فالاستثناء في قوله تعالى : ﴿ إِلَّا الَّذِينَ ﴾ لا يرجع إلى الجملة الأخيرة التي هي أقرب الجمل إلى الاستثناء ، وهي قوله تعالى : ﴿ وَلَا تَتَخَذُوا مِنْهُمْ وَلِيَّا وَلَا نَصِيرًا ﴾ .

بدليل أنه لا يجوز اتخاذ الولي ولا النصير من الكفار ولو وصلوا إلى قوم بيننا وبينهم مياثق ، وهذا لا خلاف فيه ، بل الاستثناء راجع إلى الجملتين الأولىين ، وهما قوله تعالى : ﴿ فَخُذُوهُمْ وَاقْتُلُوهُمْ ﴾ .

وإذا كان الاستثناء ربما لم يرجع إلى أقرب الجمل إليه في القرآن العظيم الذي هو الطرف الأعلى في الإعجاز تبين أنه لا يلزم رجوعه إلى الجميع ، ولا إلى الأخيرة . والأظهر الوقف حتى يعلم ما يرجع إليه الاستثناء من المتعاطفات ، ولا يبعد أنه إذا تجرّد من القرائن والأدلة كان ظاهراً في رجوعه إلى الجميع .

وفي مسألتنا التي وقع الخلاف بسببها لا يوجد دليل يمنع من رجوع الاستثناء إلى موضوع الشهادة ، وووجد دليل يمنع من رجوعه إلى الجلد ، لأنَّه حق آدمي لا تسقطه التوبة كما في جميع الحقوق الآدمية .

فلاجل هذا قال الجمهور برجوع الاستثناء إلى الشهادة ، وبقيو شهادة المحدود في القذف إذا تاب ، وجواز توليته القضاء انظر : « مواهب الجليل ج ٦ ص ٨٧ ، مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٧٥ ، المغني ج ٩ ص ٤٠ - ١٩٧ ، أضواء البيان ج ٦ ص ٨٩ وما بعدها » .

وقد رجح سيد قطب في كتابه في ظلال القرآن ج ٤ ص ٢٤٩١ ، أن القاذف لا تقبل شهادته إلا إذا تاب واعترف على نفسه بأنه قال البهتان ، ذلك أنه يزيد على التوبة براءة المقدوف باعتراف مباشر من القاذف ، وقال : إن هذا الرأي هو الذي يحقق العدل والإنصاف بين القاذف والمقدوف ، وهو قول وسط بين الآراء .

وقد ذكر ذلك قبله ابن كثير في تفسيره ج ٣ ص ٢٦٥ ونسبة إلى الشعبي والضحاك .

ويؤخذ على هذا الرأي أنه اجتهد مع النص ، وفيه زيادة اشتراط شيء لم يذكر في الآية ، وفي ذلك نظر . ثم إن الحق في قبول الشهادة من عدمها حق الله تعالى ولا حق فيه للمقدوف فإن حقه مقتصر على جلد قاذفه الحد الشرعي فقط .

وكذلك اعتراف القاذف على نفسه بأنه قال البهتان قد لا ينضبط ، فقد يقول ذلك مستهزئاً أو موزيناً أو بصيغة لا تدل على براءة المقدوف من كل الوجوه . فيكون وجود هذا الشرط وعدمه سواء . لذا فإن الراجح - والله أعلم - هو ما ذهب إليه جمهور العلماء من

= قبول شهادة القاذف إذا تاب فقط وجواز توليته القضاء .  
وذلك :

١ - لأنه ليس هناك ما يمنع من عودة الاستثناء إلى موضوع الشهادة في الآية موضع الخلاف .  
وليس هناك ما يدلّ على أن الاستثناء لا يعود إلا على الجملة الأخيرة فقط .

٢ - أن الفاسق إذا تاب فقد صار عدلاً ، وذلك أن التوبة تجب ما قبلها ، بدليل أن المشرك إذا آمن وأصلاح قبلت شهادته وولي القضاء ، فالفاسق من باب أولى في هذا .

٣ - أن الحنفية الذين لا يجيزون ولایة المحدود في القذف إذا تاب ، يجيزون ولایة الفاسق وغير العدل إذا ولأه السلطان ، ويقولون : إن ولایته جائزة وأحكامه نافذة .  
واعتبروا العدالة شرط كمال وأفضلية فقط .

انظر « بدائع الصنائع ج ٣ ، البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٠ ،  
فتح القدير ج ٥ ص ٤٥٤ ، الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣٠٧ » .  
فيكون الأولى - على هذه الحال - عدم اشتراط هذا الشرط فيمن يصلح للقضاء ، لدخوله في شرط العدالة عند الجمهور ، ولقبول الحنفية ولایة القاضي وإن كان فاسقاً .  
انظر « أحكام القرآن ج ٤ ص ٢٧٣ » .

(١) قوله : والسمع ليس بشرط على الأصح . مراده به مقدار السمع المعتمد لدى عامة الناس ، وليس مراده أن ولایة من لا يسمع البينة للقضاء جائزة ، وذلك بدليل أنه قال بعد ذلك : حتى يجوز تولية الأطروش ، ثم قال : والمراد بالأطروش من يسمع ما قوي من الأصوات . ويدليل قوله بعد ذلك أما من به صمم أو وقر فلا يصلح =

يجوز<sup>(١)</sup> تولية الأطروش<sup>(٢)</sup> ، لأنه يفرق بين المدعى<sup>(٣)</sup> والمدعى عليه<sup>(٤)</sup> بين الخصوم ، وقيل : لا يجوز<sup>(٥)</sup> ، لأنه لا يسمع الإقرار<sup>(٦)</sup> (فيضيغ)<sup>(٧)</sup> حقوق الناس ، والمراد بالأطروش : من يسمع ما قوي من الأصوات ، أما من به صمم<sup>(٨)</sup> أو وقر<sup>(٩)</sup> فلا ..... .

= للقضاء لأنه لا يسمع البتة .

(١) انظر ذلك في « البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٠ » .

(٢) الأطروش هو : من يسمع ما قوي من الأصوات وسيأتي تعريفه في كلام المؤلف قريباً .

والطرش : هو أهون الصمم .

انظر « القاموس المحيط ج ٢ ص ١٧٧ ، مختار الصحاح

ص ٣٩٠ » .

(٣) سيأتي تعريف المدعى والمدعى عليه في كلام المؤلف ص ٤٤١ « .

(٤) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ : « ويميز » وهو الأصح .

(٥) أي : لا يجوز تولية الأطروش للقضاء وعلل ذلك هنا بأنه لا يسمع الإقرار فتضيغ الحقوق ، وسيأتي أن الصحيح أن تولية القضاء لمن لا يسمع إلا بصياغ تدور صحة وبطلاناً على قدر سماعه قوة وضعفها .

(٦) وكذا لا يسمع الدعوى والشهادة والأيمان ونحوها مما هو من شروط الدعوى والحكم ويعتبر وجوده أمراً لازماً .

(٧) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ « فتضيغ » وهو الأصح .

(٨) الصمم : هو انسداد الأذن وقدمان حاسة السمع .

انظر « القاموس المحيط ج ٤ ص ١٤٠ ، المعجم الوسيط ج ١

ص ٥٢٤ » .

(٩) الوقر : هو التقل في الأذن أو الصمم .

انظر « مختار الصحاح ص ٧٣٢ ، لسان العرب ج ٢ ص ٩٦٣ » .

يصلح<sup>(١)</sup> للقضاء لأنه لا يسمع

= المعجم الوسيط ج ٢ ص ١٠٤٩ .

قال : المثبت العبدى : واسم عائض بن محصن .

وكلام سئيء قد وقرت أذنني منه وما بي من صمم  
انظر « معانى القرآن » ج ١ ص ٥٢ ، ج ٢ ص ٢٧٢ .

(١) اختلف العلماء في اشتراط السمع لصحة تولي القضاء وذلك على قولين :

القول الأول :

إن السمع شرط من الشروط الواجب توفرها لصحة ولادة من يتولى القضاء ، فلا تصح ولادة الأصم ولا تنفذ حكمه إذا حكم .

قال بذلك

الحنفية : انظر « البحر الرائق » ج ٦ ص ٢٦٠ . الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣٠٧ .

والقاضي عياض من المالكية : انظر « تبصرة الحكم » ج ١ ص ١٩ .

والشافعية انظر « معنى المحتاج » ج ٤ ص ٣٧٥ حاشية القليوبى ج ٤ ص ٢٩٦ . نهاية المحتاج ج ٨ ص ٢٢٦ .

وجمهور الحنابلة : انظر « شرح المتنى » ج ٤ ص ٤٦٤ - ٤٦٥ ، المغني ج ٩ ص ٤٠ . الإنصاف ج ١١ ص ١٧٧ .

وذلك لأن الأصم لا يسمع كلام الخصمين ولا يسمع إقرار المقر وإنكار المنكر وشهادة الشهود ، ولا يتبيّن له الحق بدون ذلك ، وإذا لم يتبيّن له الحق فلا يستطيع الحكم به .

القول الثاني :

أن السمع ليس شرطاً في صحة تولي القضاء .

قال بذلك :

=

جمهور المالكية : فاتصاف القاضي بالسمع عندهم واجب  
ويقتضي عدمه وجوب العزل فقط .  
ولكنه ليس شرطاً في صحة الولاية ولا في نفاذ القضاء فتصح  
ولاية الأصم عندهم وتنفذ حكماته قبل عزله ، كما في صفتى البصر  
والكلام .

انظر « تبصرة الحكماء ج ١ ص ١٩ - ٢٠ . الشرح الصغير ج ٥  
ص ٥٠١ - ٥٠٠ . حاشية الدسوقي ج ٤ ص ١٣٠ » .

وقال به بعض الحنابلة : انظر « الإنصاف ج ١١ ص ١٧٧ » .  
أما مقدار السمع المشرط لصحة تولي القضاء لدى الجمهور أو  
استمرار القاضي في القضاء عند المالكية فلم أقف عليه عند المالكية  
والحنابلة .

وأما الحنفية : فإنهم يجيزون ولادة القضاء للذى يسمع ولو  
بصياح في أذنه ، أو الذي يسمع ما قوي من الأصوات فقط انظر  
« البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٠ ، الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣٠٧ » .  
وكذلك قال الشافعية : انظر « معنى المحتاج ج ٤ ص ٣٧٥ ،  
حاشية القليوبى ج ٤ ص ٢٩٦ . نهاية المحتاج ج ٨ ص ٢٢٦ ،  
روضة الطالبين ج ١١ ص ٩٧ » .

والذى يظهر أن الحنابلة لا يخالفون في هذا لأنهم يشترطون  
السمع فقط .

وإذا كان القاضي يسمع ولو بصياح فهو ليس بأصم وليس هناك ما  
يمعن من توليته ، خاصة وأن لديهم رواية بجواز تولية الأصم للقضاء  
كما تقدم .

وعلى هذا فتولية من لا يسمع إلا بصياح للقضاء تدور صحة  
وبطلاناً على قدر سماعه قوة وضعفها .

(البَيْتَةُ) <sup>(١)</sup> فَلَا قَدْرَةَ لِهِ عَلَى التَّمْيِيزِ بَيْنَ الْمَدْعِيِّ (وَالْمَدْعُىِّ)  
عَلَيْهِ) <sup>(٢)</sup> ، (هَكُذَا فَصْلٌ شَارِحُ الْوَهْبَانِيَّةِ) <sup>(٣)</sup> .

وَأَمَّا الْعِلْمُ بِالْحَلَالِ وَالْحَرَامِ وَسَائِرِ الْأَحْكَامِ فَلَيْسَ بِشَرْطٍ <sup>(٤)</sup>

= الترجيح :

وَأَمَّا الرَّاجِحُ وَاللَّهُ أَعْلَمُ فِيمَا يَتَعَلَّقُ بِإِشْرَاطِ السَّمْعِ فِيمَنْ يَتَولَّ  
الْقَضَاءَ فَهُوَ التَّفْصِيلُ كَمَا تَقْدِمُ فِي إِشْرَاطِ صَفَتِيِّ الْبَصَرِ وَالْكَلَامِ .  
فَإِنْ وَجَدَ غَيْرُ الْأَصْمَ مِنْ يَكُونُ صَالِحًا لِلْقَضَاءِ وَتَوَافَرَ فِيهِ صَفَاتُ  
الْقَاضِيِّ ، فَتُولِيهِ الْأَصْمَ حِينَئِذٍ لَا تَصْحَّ .  
لَأَنْ تُولِيهِ الْجَامِعَ لِصَفَاتِ الْقَاضِيِّ أُولَى وَأَنْتَمْ وَأَقْرَبُ لِتَحْقِيقِ  
الْعَدْلِ مِنْ تُولِيهِ الْأَصْمَ .

أَمَّا إِذَا لَمْ يَوْجُدْ مِنْ يَكُونُ صَالِحًا لِلْقَضَاءِ غَيْرُ الْأَصْمَ فَإِنَّهُ حِينَئِذٍ  
يُجَوزُ تُولِيهِ الْأَصْلُحَ فَالْأَصْلُحُ أَوْ الْأَمْثَلُ فَالْأَمْثَلُ كَمَا تَقْدِمُ عِنْدِ الْكَلَامِ  
عَلَى شَرْطِيِّ الْبَصَرِ وَالْكَلَامِ .

(١) مَا بَيْنَ الْقُوَسَيْنِ وَرَدَ فِي النَّسْخَةِ (بِ) بِلِفَظِ «الْبَيْتَةُ» وَقُولُهُ : الْبَيْتَةُ  
أَيْ : لَا يَسْمَعُ مُطْلَقاً .

(٢) مَا بَيْنَ الْقُوَسَيْنِ وَرَدَ فِي النَّسْخَةِ (بِ) بِلِفَظِ «الْمَدُّ» .

(٣) مَا بَيْنَ الْقُوَسَيْنِ مِنَ النَّسْخَةِ (جِ) حِيثُ لَمْ يَرِدْ فِي الْأَصْلِ وَقُولُهُ هَكُذَا  
فَصْلٌ شَارِحُ الْوَهْبَانِيَّةِ : الْمَقْصُودُ بِهِ عَبْدُ الْبَرِّ بْنُ الشَّحْنَةِ اَنْظُرْ «تَفْصِيلُ  
عَقْدِ الْفَوَائِدِ شَرْحُ قِيدِ الشَّرَائِدِ وَرْقَةٌ ١٤٨ بِ .

(٤) اخْتَلَفَ الْعُلَمَاءُ فِي اعْتِبَارِ الْعِلْمِ وَالْإِجْتِهادِ شَرْطًا مِنَ الشُّرُوطِ الَّتِي  
يُجَبُ تَوْفِرُهَا فِيمَنْ يَتَولَّ الْقَضَاءَ .

وَذَلِكُ عَلَى قَوْلَيْنِ :

الْقَوْلُ الْأَوَّلُ :

أَنَّ الْعِلْمَ وَالْإِجْتِهادَ شَرْطٌ فِيمَنْ يَصْلُحُ لِلْقَضَاءِ لَا تَصْحُ وَلَا يَةُ أَحَدٍ  
لِلْقَضَاءِ بِدُونِهِ .

=

وعلى ذلك فإن وجد مجتهد فولاية كل من المقلد أو العامي غير صحيحة ولا جائزة ، وأحكامه غير نافذة ولو صادفت الحق ، إذ لا ولادة له ، فإن لم يوجد مجتهد جاز تولية أمثل مقلد ضرورة ، لئلا تعطل مصالح الناس .

قال بذلك بعض المالكية :

انظر « مواهب الجليل » ج ٦ ص ٨٨ - ٨٩ . الشرح الصغير ج ٥ ص ٤٩٦ - بلغة السالك ج ٥ ص ٤٩٦ ، بداية المجتهد ج ٢ ص ٤٦٠ ، تبصرة الحكماء ج ١ ص ١٩ ، حاشية الدسوقي على الشرح الكبير ج ٤ ص ١٢٩ » .

وقال به الشافعية :

انظر « معنی المحتاج » ج ٤ ص ٣٧٥ - ٣٧٦ ، المجموع ج ١٩ ص ١١٥ - روضة الطالبين ج ١١ ص ٩٥ ، الأحكام السلطانية ص ١٦ حاشية قليوبی وعمیره التعلیقة ج ٤ ص ٢٩٦ .

وقال به الحنابلة :

انظر « المعنی » ج ٩ ص ٤٠ - ٤١ ، الانصاف ج ١١ ص ١٧٧ - ١٧٨ ، العدة ص ٦٢١ ، المبدع ج ١٠ ص ٢١ » .

وقد استدل أصحاب هذا القول بما يأتي :

أ - قوله تعالى :

﴿ وَإِنْ احْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ وَلَا تُشْبِعْ أَهْوَاءَهُمْ وَاحْذَرُوهُمْ أَنْ يَفْتَنُوكُمْ عَنْ بَعْضِ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ إِلَيْكُمْ ﴾ الآية ٤٩ من سورة المائدۃ . والحكم بما أنزل الله يقضى العلم بما أنزل الله . والتقليد ليس مما أنزل الله .

والجاهل بالتنزيل لا يستطيع الحكم به فهو يحكم بالهوى والباطل ويغير ما أنزل الله .

انظر «المجموع ج ١٩ ص ١١٦» .

ب - قوله تعالى :

﴿فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ﴾ الآية ٥٩ من سورة النساء . فإن الرد إلى الله معناه الرد إلى كتابه ، والرد إلى الرسول معناه الرد إلى سنته . ولا يتأتى الرد إلى الكتاب والسنة إلا من المجتهد فلا بد من أن يكون القاضي مجتهداً .

ج - ما رواه أبو داود عن ابن بريده عن أبيه عن النبي ﷺ قال : «القضاة ثلاثة : واحد في الجنة واثنان في النار . فأما الذي في الجنة فرجل عرف الحق فقضى به ، ورجل عرف الحق فجار في الحكم فهو في النار . ورجل قضى للناس على جهل فهو في النار » .

انظر «سنن أبي داود ج ٣ ص ٢٩٩ حديث رقم ٣٥٧٣ ، السنن الكبرى ج ١٠ ص ١١٦ ، سبل السلام ج ٤ ص ٩٠ وقال هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه ، وله شاهد ياسناد صحيح على شرط مسلم» .

فظاهر الحديث يدل على أن من حكم بجهل فهو في النار وإن وافق حكمه الحق لأنه أطلقه ، وقال : فقضى للناس على جهل . والمقلد لا يستطيع الإمام بالأحكام وتطبيقاتها على الواقع والحوادث فيعتبر جاهلاً لا يستطيع القيام بأعباء القضاء والفصل في الخصومات .

د - ما رواه أبو داود عن الحارث بن عمرو بن أخي المغيرة بن شعبة عن أناس من أهل حمص من أصحاب معاذ بن جبل أن رسول الله ﷺ لما أراد أن يبعث معاذاً إلى اليمن قال : «كيف تقضي إذا

عرض لك قضاء؟ قال : اقضى بكتاب الله . قال : فإن لم تجد في كتاب الله؟ قال : فبستة رسول الله ﷺ : قال فإن لم تجد في سنة رسول الله ﷺ ، ولا في كتاب الله؟ قال اجتهد رأي ولا الور . فضرب رسول الله ﷺ على صدره ، وقال : الحمد لله الذي وفق رسول رسول الله لما يرضي رسول الله » .

انظر «سنن أبي داود» ج ٣ ص ٣٠٣ حديث رقم ٣٥٩٢ ، سنن الترمذى ج ٢ ص ٣٩٤ ، الأحكام حديث رقم ١٣٤٢ الفتح الربانى ج ١٥ ص ٢٠٨» .

ومعظم روایات هذا الحديث لم يذكر فيها اسم الرواى عن معاذ بن جبل ، ولذلك عده كثیر من أهل الحديث مرسلا . ونقل ابن القیم في كتابه أعلام الموقعين ج ١ ص ٢٠٢ عن أبي بكر الخطیب قوله : « وقد قيل : إن عبادة بن نسیء رواه عن عبد الرحمن بن غنم عن معاذ وهذا إسناد متصل » .

قال ابن القیم : هذا الحديث وإن كان عن غير مسميين فهم أصحاب معاذ ، فلا يضره ذلك لأنه يدل على شهرة الحديث ، وأن الذي حدث به الحارث بن عمرو عن جماعة من أصحاب معاذ لا واحد منهم ، وهذا أبلغ في الشهرة من أن يكون عن واحد منهم لو سمي . كيف وشهرة أصحاب معاذ بالعلم والدين والفضل والصدق بالمحل الذي لا يخفى . ولا يعرف من أصحابه متهم ولا كذاب ولا مجروح بل أصحابه من أفضلي المسلمين وخيارهم لا يشك أهل العلم بالنقل في ذلك . كيف وشعبة حامل لواء هذا الحديث ! وقد قال بعض أئمة الحديث : إذا رأيت شعبة في إسناد حديث فاشدّ يديك به . ا . هـ . المرجع السابق .

وهذا الحديث يدل على أن القاضي يحكم بالكتاب والسنّة ، ثم

باجتهاده ، واجتهاده يتطلب معرفة الأحكام وكيفية القياس والاستنباط .

هـ - أن القاضي متبع بالحكم بما يعلم أنه الحق ، وغير المجتهد لا يعلم الحق فلا يستطيع الحكم به ، وإنما يحكم بما لا يعلم فهو صواب أو خطأ .

ولذا كان القضاء بالتقليد لا يجوز إلا في حالات الضرورة التي لا يوجد بها مجتهد قادر على الحكم بالاجتهاد .

القول الثاني :

أن الاجتهاد ليس شرطاً فيمن يتولى القضاء ، بل يجوز قضاء المقلد مع وجود المجتهد وأحكامه نافذة .

وإنما الاجتهاد من الصفات المستحبة التي ينبغي أن يكون القاضي متصفًا بها لأنها أكمل وأتم .

قال بذلك الحنفية :

انظر « بدائع الصنائع ج ٧ ص ٣ ، البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٤ ، الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣٠٧ ». وهو الصحيح لدى المالكية .

انظر « حاشية الدسوقي على الشرح الكبير ج ٤ ص ١٢٩ الشرح الصغير ج ٥ ص ٤٩٦ ، بداية المجتهد ج ٢ ص ٢٦٠ ، بلغة السالك ج ٥ ص ٤٩٦ ». .

وذلك لأن غير المجتهد قادر على القضاء بالحق بسؤال غيره من المجتهدين والعلماء . والغرض من القضاء هو فصل الخصومات فقط .

انظر « البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٥ ». .  
ويجب عن ذلك بأن غير العالم لا يستطيع تحديد ما يسأل عنه أو

موضوع ما يعرض عليه وسوف يختلط عليه الأمر .  
والجواب الصحيح فرع عن تصور السؤال الصحيح ، وليس  
الغرض من القضاء الفصل في الخصومات بأي طريقة صحيحة كانت  
أو سقيمه .

بل فصل الخصومات يكون بالعدل المبني على العلم والاجتهاد .  
الترجيح :

بتأمل أقوال العلماء - رحمهم الله تعالى - يتبيّن أن أقوالهم متقاربة  
وأن خلافهم خلاف ظاهري فقط .

ف أصحاب القول الثاني لا يجيزون ولایة الجاهل للقضاء . وذلك  
لأن الجاهل بنفسه يفسد أكثر مما يصلح بل يقضي بالباطل من حيث  
لا يشعر به .

انظر « بدائع الصنائع ج ٧ ص ٣ . وأصحاب القول الأول لا  
يشترطون اجتماع الصفات المطلوبة للقضاء في شخص واحد لأن  
ذلك قليل وقد يتعدّر في كثير من الأحيان بل يولي من كل أهل زمان  
أفضلهم وأكملهم : قال ابن فردون : « قال الإمام مالك رحمة الله :  
لا أرى خصال القضاء تجتمع في واحد ، فإن اجتمع منها خصلتان  
ولي القضاء ، وهما : العلم والورع . قال ابن حبيب : فإن لم يكن  
فالعقل والورع ، فإنه بالعقل يسأل وبالورع يعف ، وهذا قول مالك  
في أهل زمانه ، فيما ظنكم بأهل زماننا » ١٩ .

انظر « تبصرة الحكماء ج ١ ص ٢٠ - ٢١ » .

لذا فإن الراجح والله أعلم في هذه المسألة أن يولي من أهل كل  
زمان أفضلهم وأكملهم ، ولا يشترط أن يكون القاضي مجتهداً في  
زمان لا يوجد فيه مجتهدون ، أو يوجد فيه من المجتهدين من لا  
يكفي لتولي القضاء كما في زماننا .

لجواز التقليد<sup>(١)</sup> عندنا ، ولكنه شرط (الكمال)<sup>(٢)</sup> ، فيجوز تقليد

= ففي هذا الزمان ضعف الوازع الديني عند بعض الناس ، وفترت  
الهمم عن طلب العلم وتحصيله والإقبال عليه .

وقل أن يوجد من توفر فيه صفات المجتهد ، وإن وجد فهو لا  
يكفي لفض النزاع وفصل الخصومات التي تشعبت وتفرعت وشملت  
جميع نواحي الحياة .

فكانـت المحافظـة على حقوقـ الناس من الضـياع ، ودرـء المـفـاسـد  
الـتي تحـصلـ من التـمسـكـ باشتـراطـ الـاجـتـهـادـ ، تقـضـيـ بـجوـازـ القـولـ بـأنـ  
يـولـىـ القـضـاءـ أـمـثـلـ المـقـلـدـينـ ، أوـ أـمـثـلـ المـوـجـودـينـ فـيـ ذـلـكـ الـوقـتـ .  
وقد قال ابن هـبـيرـهـ فـيـ كـتـابـهـ «ـالـإـفـصـاحـ جـ ٢ـ صـ ٣٤٥ـ»ـ :ـ «ـ وـلـقـدـ  
أـهـمـلـنـاـ هـذـاـ القـولـ وـلـمـ نـذـكـرـهـ ، وـمـشـيـنـاـ عـلـىـ طـرـيقـ التـغـافـلـ التـيـ يـمـشـيـ  
فـيـهاـ مـنـ يـمـشـيـ مـنـ الـفـقـهـاءـ الـذـيـنـ يـذـكـرـ كـلـ مـنـهـمـ فـيـ كـتـابـ إـنـ صـنـفـهـ أوـ  
كـلـامـ إـنـ قـالـهـ :ـ إـنـهـ لـاـ يـصـحـ أـنـ يـكـونـ أـحـدـ قـاضـيـاـ حـتـىـ يـكـونـ مـنـ أـهـلـ  
الـاجـتـهـادـ .ـ

ثـمـ يـذـكـرـ مـنـ شـرـوـطـ الـاجـتـهـادـ أـشـيـاءـ لـيـسـ مـوـجـودـةـ فـيـ الـحـكـامـ ،  
فـإـنـ هـذـاـ كـالـحـالـةـ عـلـىـ التـنـاقـضـ ، وـكـانـهـ تعـطـيلـ لـلـأـحـكـامـ وـسـدـ لـبـابـ  
الـحـكـمـ ، وـأـنـ لـاـ يـنـفـذـ حـقـ وـلـاـ يـكـاتـبـ بـهـ وـلـاـ تـقـامـ بـيـتـةـ .ـ  
وـيـمـقـضـيـ هـذـاـ فـإـنـ لـاـيـاتـ الـحـكـامـ وـالـقـضـاءـ فـيـ وـقـتـنـاـ هـذـاـ لـاـيـاتـ  
جـائزـةـ شـرـعـاـ وـصـحـيـحةـ ، وـأـنـهـمـ قدـ سـدـواـ مـنـ ثـغـورـ الـإـسـلـامـ مـاـ يـكـونـ  
سـدـهـ عـلـىـ الـمـسـلـمـينـ فـرـضـ كـفـاـيـةـ .ـ

(١) أي : لتقلـيدـ القـضـاءـ .

(٢) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ «لكماله» ومعنى شرط  
الكمال : ان صفة الإجتهاد في القاضي صفة تكميلية ، وجودها في  
القاضي تجعله أكمل من غيره لكنه لا يتوقف على وجودها جواز  
التقلـيدـ ، وقد ورد في البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٤ : «ـ الـاجـتـهـادـ =

## الجاهل<sup>(١)</sup>

= شرط الأولوية » ومثله في الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣٠٧ » .

(١) إذا كان العلم بالحلال والحرام وسائر الأحكام هو الاجتهاد وذكر المؤلف أن ذلك ليس مشرطًا في القاضي . ثم قابل به الجاهل فقال : « فيجوز تقليد الجاهل » فإن هذا يدل على أنه لم يقصد بالجاهل ذلك الجاهل المحسن كما قد يتوجه ، وإنما قصد الجاهل بالنسبة للمجتهد ، وهو الذي يكون على علم ولكنه مقلد لإمام مذهبة ومما يدل على هذا ما ذكره الكاساني في بداع الصنائع ج ٧ ص ٣ . حيث قال : « لا ينبغي أن يقلد الجاهل بالأحكام ، لأن الجاهل بنفسه ما يفسد أكثر مما يصلح ، بل يقضى بالباطل من حيث لا يشعر به » .

ويدل على هذا أيضًا ما ذكره ابن الغرس في كتابه : الفواكه البدرية ، وانتصر له حيث قال : « العادي المحسن ليس بأهل للقضاء ، وهذا هو الذي ينبغي أن يفهم عن الأئمة المتقدمين . وبيانه أن المسائل الخلافية يعرف المراد بالحكم فيها من الحكم الذي يجازأه ، وبضدّها تتبّع الأشياء .

وإذا نظرنا إلى التنازع بيننا وبين الشافعية ظهر ما قلناه ، وذلك أنهم يشترطون في أهلية القضاء الاجتهاد المطلق ونحن لا نشترطه . وإذا لم يشترط الاجتهاد المطلق فلا أقل من اعتبار التلبّس بالعلم والفقه والتأنّه في الجملة . . . ثم يقول : فلا بد من التأنّه بالعلم والفهم ، وأقله : أن يحسن تعلّم الحوادث والمسائل الدقيقة ، وأن يعرف طريق تحصيل الأحكام الشرعية من كتب المذاهب وتصور المشايخ ، وكيفية الإيراد والإصدار في الواقع والدعوى والحجج وتتابع ذلك ولو زمه ، وأن يكون له في نفسه تحشم وموقع في النقوص . وإلا فلا ينبغي أن ينسب إلى مجتهد من السلف فضلًا عن =

( وتنفيذ )<sup>(١)</sup> قضياء إذا لم يجاوز فيها حد الشرع<sup>(٢)</sup> و ( ذكر )<sup>(٣)</sup>  
في الهدایة<sup>(٤)</sup> قال : كل من كان أهلاً للشهادة<sup>(٥)</sup> يكون أهلاً للقضاء

= إمام من الأئمة تجويز ولاية القضاء الذي هو أشرف مناصب الإسلام  
بعد منصب الإمام لبعض السوقه الذين لا يعقلون صغار الأمور  
المعيشية فضلاً عن كبارها . ا . ه .

انظر ذلك في « الفواكه البذرية » ص ٧٠ وما بعدها . والبحر الرائق  
ج ٦ ص ٢٦٥ .

وبهذا يتبيّن أن الخلاف الوارد إنما هو خلاف لفظي في معنى الجاهل  
فقط ، وأن الصحيح - كما تقدّم - أنه يجوز تولية القضاء لأمثل  
الموجودين من تلبسوا بالعلم وعلقوا الحوادث ، وعلموا كيفية  
تحصيل الأحكام من الكتب .

(١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب - ج) بلفظ « وتنفذ » وهو  
الصحيح .

(٢) وذلك بأن لا يخالف دليلاً من كتاب أو سنة أو إجماع قطعي ، ونحو  
ذلك .

(٣) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب - ج) .

(٤) انظر « الهدایة » ج ٣ ص ١٠١ .

حيث أن الكلام اللاحق حتى قوله : « ولو قبل جاز عندنا » . نقل  
من هناك بتصرف .

(٥) الشهادة لغة : الإخبار بصحة الشيء عن مشاهدة وعيان ، لا عن  
تخمين وحسبان ، بحق على آخر . وهي مشتقة من المشاهدة التي  
تبعد عن المعاينة .

انظر « أنيس الفقهاء » ص ٢٣٥ ، معجم لغة الفقهاء ص ٢٦٦ .  
وشرعأ : إخبار صدق لإثبات حق للغير بلفظ الشهادة في مجلس  
القضاء .

( وما يشترط لأهلية الشهادة يشترط لأهلية القضاء . والفاشق<sup>(١)</sup>

أهل<sup>(٢)</sup> ..

= انظر « البحر الرائق» ج ٧ ص ٥٦ ، التعريفات ص ٨٧ ، المطلع  
ص ٤٠٦ » .

(١) الفاسق : بكسر السين يجمع على فسقه ، وهو من يرتكب الكبائر أو  
يصرّ على الصغائر .

انظر «المطلع على أبواب المقنع» ص ٥١ ، معجم لغة الفقهاء  
ص ٣٣٨ ، المغرب ص ٣٦٠ » .

(٢) قوله والفاشق أهل للقضاء ليس على إطلاقه ، فقد اختلف العلماء  
- رحمهم الله تعالى - في جواز تولية الفاسق للقضاء . وهل العدالة  
شرط في القاضي أم لا . وذلك على قولين :

القول الأول :  
أن العدالة شرط فيمن يتولى القضاء ، وعليه : فلا ينعقد للفاسق  
ولاية ولا ينفذ من أحکامه شيء ، حتى ولو صادف الحق .

قال بذلك :

بعض المالكية : انظر «بداية المجتهد» ج ٢ ص ٤٦٠ ، الشرح  
الصغير ج ٥ ص ٤٩٥ ، حاشية الدسوقي ج ٤ ص ١٢٩ ، تبصرة  
الحكام ج ١ ص ١٩ » .

وقال به الشافعية : انظر «مغني المحتاج» ج ٤ ص ٣٧٥ ، روضة  
الطالبين ج ١١ ، ص ٩٦ ، نهاية المحتاج ج ٨ ص ٢٢٦ ، الأحكام  
السلطانية ص ٦٦ ، المجموع ج ١٩ ص ١١٦ » .

وقال به الحنابلة : انظر «المغني» ج ٩ ص ٤٠ ، العدة  
ص ٦٢١ ، الإنصاف ج ١١ ص ١٧٧ ، الأحكام السلطانية  
ص ٦٢ » .

وقد استدل أصحاب هذا القول بما يأتي :

.....

---

١- قوله تعالى : « يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بَنِيَ فَتَبَيَّنُوا أَنْ تُصِيبُوا قَوْمًا بِعَجَاهَةٍ فَتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ » آية رقم ٦ الحجرات .

فقد أمر الله سبحانه بالتبين عند قول الفاسق ، وعدم الأخذ بقوله إلا بعد التثبت والنظر .

ولا يجوز أن يكون الحاكم من لا يقبل قوله ويجب التبين عند حكمه .

انظر « المغني ج ٩ ص ٤٠ » .

ب - ما رواه الترمذى عن أبي هريرة قال : قال رسول الله ﷺ : « أَدَّ الْأَمَانَةَ إِلَى مَنْ اتَّمَنَكَ ، وَلَا تَخْنُ مِنْ خَانِكَ » . وقال عنه : حديث حسن غريب .

قال الزيلعى في نصب الراية ج ٤ ص ١١٩ ( قال ابن القطان : والممانع من تصحيحه أن شريكًا وقيس بن الربيع مختلف فيهما ) .  
ورواه أبو داود سنن أبي داود ج ٣ ص ٢٩٠ حديث رقم ٣٥٣٤ .  
باب في الرجل يأخذ حقه من تحت يده .

ورواه الحاكم في المستدرك ج ٢ ص ٤٦ وقال : « صحيح على شرط مسلم ، ولم يخرجاه » .

والفاسق خائن لله لم يؤود الأمانة ، والذي لا يؤودي الأمانة لا يتحملها ، والقضاء أمانة ، ففي عنق القاضي حماية الأرواح والأموال ولا يتولى ذلك إلا من كمل ورعيه وتمت عدالته وتحقق صدقه .  
فالفاسق يرتشي بالمال والشهوات ، ويجامل على حساب الحق .

انظر : « القضاء في الإسلام ص ١٧ » .

ج - إن الفاسق ممنوع من النظر في ماله وولده مع وفور شفنته ، فنظره في أمر العامة أولى بالمنع . فالقضاء يتضمن الولاية في

التزويع ، والنظر في أموال السفهاء واليتامى والأوقاف ، والفسق ينافي هذه الولايات .

انظر « مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٧٥ ، المجموع ج ١٩ ص ١١٦ » .

د - أن الفاسق لا يجوز أن يكون شاهداً ، فعدم جواز كونه قاضياً من باب أولى .

وقد اشترط في الشاهد العدالة في عدة نصوص وأيات ، فاشترط العدالة في القاضي أولى .

انظر « المغني ج ٩ ص ٤٠ » .

القول الثاني :

إن العدالة ليست شرطاً فيمن يتولى القضاء ، إلا أنه ينبغي إلا يقلد الفاسق القضاء ، لأن القضاءأمانة عظيمة وهي أمانة الأموال والأبضاع والتفويس ، فلا يقوم بوفائها إلا من كمل ورمه وعلمه تقواه .

فلو قلد فاسق القضاء نفذ من أحکامه ما لم يجاوز فيها حد الشرع .

قال بذلك :

الحنفية : انظر « البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٠ ، فتح القدير ج ٥ ص ٤٥٤ ، الفتاوي الهندية ج ٣ ص ٣٠٧ » .

وقال به المالكية : ووجب عندهم عزله وعدم تمكينه من الاستمرار في قضائه .

انظر « بداية المجتهد ج ٢ ص ٤٦٠ ، تبصرة الحكماء ج ١ ص ١٩ ، مواهب الجليل ج ٦ ص ٨٧ » .

وذلك أن القضاء والشهادة من باب واحد ومن قبلت شهادته جاز

قضاءه والفاقد تقبل شهادته .

انظر « البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٠ » .

وبناء على هذه القاعدة منع الحنفيه جواز قضاء المحدود في  
القذف وإن تاب ، لعدم جواز قبول شهادته .  
ويحاجب على هذا الاستدلال :

بأن الفاسق ليس من أهل الشهادة على ما سيأتي قريباً ، فالشهادة  
اشترط فيها العدالة بالنص ، كقوله تعالى : « وَاسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ  
مِنْ رِجَالِكُمْ فَإِنْ لَمْ يَكُونَا رِجَلَيْنِ فَرَجُلٌ وَامْرَأَتَانِ مَمَّنْ تَرْضَوْنَ مِنْ  
الشَّهِدَاءِ أَنْ تَضْلِلَ إِحْدَاهُمَا فَنَذْكُرَ إِحْدَاهُمَا الْأُخْرَى » من الآية ٢٨٢  
البقرة .

والفاقد ليس من من يرضى .

وكقوله تعالى : « وَأَشْهِدُوا ذُوِّي عَدْلٍ مِنْكُمْ وَأَقِيمُوا الشَّهَادَةَ  
الله ﷺ آية ٢ الطلاق .

والفاقد ليس من ذوي العدل من المسلمين .

وسيأتي تفصيل قبول شهادة الفاسق والخلاف في ذلك قريباً .

الرجوع :

لما كان منصب القضاة من المناصب المهمة في كل حكومة ،  
ومن المناصب التي ينظر الناس من خلالها إلى عدل الحكومة وحبها  
للإنصاف والمساواة ، ومن المناصب التي يتطلع الناس إليها في  
تحقيق العدل بينهم ورفع الظلم عن المظلوم منهم ؛ كان الأولى أن  
لا يتولى هذا المنصب إلا من كان متضيئاً بالعدالة ومشهوداً له بها ،  
بعيداً عن الفسق والفسور .

لذا فإن الراجح هو ما ذهب إليه جمهور العلماء من اشتراط  
العدالة فيمن يتولى منصب القضاة ، وذلك بحسب الإمكانيات ، فإن =

للقضاء<sup>(١)</sup> . حتى لو قلّد (يصح)<sup>(٢)</sup> . إلا أنه لا ينبغي أن يقلّد كما في حكم الشهادة ، فإنه لا ينبغي أن يقبل القاضي شهادته ، ولو قبل جاز عندنا . قلت : هذا<sup>(٣)</sup> بناء على أن العدالة<sup>(٤)</sup> شرط عندنا لوجوب<sup>(٥)</sup> القبول ، لا لصحة<sup>(٦)</sup> القبول ، فغير العدل يجب على القاضي أن لا يقبل شهادته ، أما إن قبل وحكم صح<sup>(٧)</sup> حكمه . ثم

= وجد العدل من كل وجه ؛ وإنما قلّد الأمثل فالأمثل .

(١) ما بين القوسين لم يرد في المخطوط بكمال نسخها ، ولعل ذلك من سهو الناشر لتشابه آخر كلمة فيه مع آخر كلمة في الكلام الذي قبله . وحيث أن المعنى لا يتم بدونه جرى إضافته .

انظر «الهداية» ج ٣ ص ١٠١ أول كتاب القضاء» .

(٢) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ : «صح» وهو الأصح والمعنى : صح تقليده للقضاء .

(٣) أي : كونه لا ينبغي للقاضي أن يقبل شهادته ، وكون الحكم بها جائزًا إذا قبلها القاضي .

(٤) العدالة : صفة في الإنسان تحمله على أن يكون صادق اللهجة ظاهر الأمانة ، عفيفاً عن المحارم ، متوفياً للممايم ؛ بعيداً عن الريب ، مأموناً في الرضا والغضب ، مستعملاً لمرأة مثله في دينه ودنياه .

انظر : «الأحكام السلطانية» ص ٦٦ ، «التعريفات» ص ٩٨ » .

(٥) أي : فإذا حضر إلى القاضي الشاهد العدل وجب على القاضي قبول شهادته .

(٦) أي : وإذا حضر إلى القاضي الشاهد الفاسق ، وقبل القاضي شهادته وحكم بها صح حكمه .

(٧) حكم قبول شهادة الفاسق وصحة الحكم المبني عليها كحكم تولية القضاء للفاسق ، وصحة حكمه إذا حكم ، والخلاف في هذا بين العلماء كالخلاف في ذلك . لأنه - كما تقدم - ما يشترط لأهلية =

القاضي : هل ينزعز بالفسق<sup>(١)</sup> ، أم لا ؟ فيه خلاف  
( معروف )<sup>(٢)</sup> ، وال الصحيح<sup>(٣)</sup> أنه لا ينزعز ، لكن يستحق<sup>(٤)</sup>

العزل<sup>(٥)</sup> عند عامة المشايخ . . . . .

= الشهادة يشترط لأهلية القضاء وحيث قد وقع الخلاف بين العلماء في  
صحة تولي الفاسق للقضاء ، فكذلك صحة الحكم بشهادته إذا  
قبلت .

لكن الراجح هو اشتراط العدالة في الشاهد لقبول شهادته وصحة  
الحكم بها .

وعدم نفاذ قضاء القاضي المبني على شهادة الفاسق مطلقاً .  
وذلك لأن الحكم لا يكون صحيحاً ولا مقبولاً إلا إذا كان عدلاً مبنياً  
على الصدق والأمانة والوضوح . يقول تعالى : « وأشهدوا ذوي  
عَدْلٍ مِّنْكُمْ . . . » الآية ٢ سورة الطلاق .

والحكم المبني على شهادة الفاسق حكم مبني على قول من هو  
متهم في أمانته وصدقه وصحة كلامه .

وما كان اشتراط تزكية الشهود والكشف عن حالهم ظاهراً وباطناً  
إلا منعاً لشهادة الفساق والمتهمين بالكذب والخيانة وقول الزور .

(١) الفسق : هو العصيان ومجاوزة حدود الشرع والخروج عن طريق  
الحق . انظر « المطلع ص ٥١ المعجم الوسيط ج ٢ ص ٦٨٨ » .  
والمقصود بانزعزاله بالفسق هنا الفسق الطاريء عليه بعد توليه  
القضاء .

(٢) ما بين القوسين من النسخة (ج) حيث لم يرد في الأصل .

(٣) أي : وال الصحيح لدى الحفيفية . انظر ذلك في « البحر الرائق ج ٦  
ص ٢٦١ » حيث قال : « وهو ظاهر المذهب . . . وهو الصحيح » .

(٤) انظر المرجع السابق .

(٥) اختلف العلماء - رحمهم الله - في القاضي إذا ولـي القضاء بشرطـه =

المتقدمة ، ثم طرأ عليه الفسق بعد ذلك ، هل ينزعز بمجرد فسقه ،  
أم يستحق العزل فقط ؟ وذلك على قولين :

القول الأول :

أن القاضي إذا ولـى القضاء بشروطه المتقدمة ثم طرأ عليه بعد  
ذلك الفسق بأـي سبـب من أسبـابـه ، فإـنه يـنـزعـزـ بـذـلـكـ وـلاـ يـعـتـبرـ لـهـ بـعـدـ  
ذـلـكـ حـكـمـ وـلاـ يـنـفـذـ لـهـ قـضـاءـ .

قال بذلك بعض الحنفية .

انظر « البحر الرائق » ج ٦ ص ٢٦١ ، بدائع الصنائع ج ٧  
ص ١٦ » .

وهو الأصح من قولـيـ المـالـكـيـةـ .

انظر « مواهبـ الـجـيلـ » ج ٦ ص ٨٧ ، تبصرـةـ الـحـكـامـ ج ١  
ص ٦٢ » .

والأـصـحـ مـنـ قـولـيـ الشـافـعـيـةـ .

انظر « مغنيـ المـحـتـاجـ » ج ٤ ص ٣٨١ . نهايةـ المـحـتـاجـ ج ٨  
ص ٢٣٢ ، روضـةـ الطـالـبـيـنـ ج ١١ ص ١٢٦ ، ج ٦ ص ٣١٢ ، العـاـيـةـ  
الـقـصـوـيـ ج ٢ ص ٧١٠ » .

وهو قولـيـ العـنـابـةـ .

انظر « الإنـصـافـ » ج ١١ ص ١٨١ ، المـغـنـيـ ج ٩ ص ١٠٤ » .  
وذلك لأنـهـ قدـ فقدـ شـرـطـاـ مـنـ شـرـوطـ صـحـةـ وـلـاـيـةـ القـضـاءـ ، وـهـوـ  
الـعـدـالـةـ .

فـإـذـاـ كـانـ الفـاسـقـ لـاـ يـوـلـىـ القـضـاءـ اـبـتـداـءـ ، فـإـنـهـ إـذـاـ وـلـىـ القـضـاءـ ، ثـمـ  
أـصـبـحـ فـاسـقـاـ فـقـدـ فـقـدـ أـهـلـيـةـ القـضـاءـ ، فـيـنـعـزـ لـحـظـةـ فـسـقـهـ ، كـمـاـ إـذـاـ  
فـقـدـ شـرـطـاـ آـخـرـ مـنـ شـرـوطـ صـحـةـ وـلـاـيـةـ القـضـاءـ كـاـلـإـسـلـامـ وـالـعـقـلـ  
وـنـحـوـهـاـ .

= فكل ما يمنع من تولية القضاء ابتداءً يمنع منها دواماً .

القول الثاني :

أن القاضي إذا تولى القضاء ثم طرأ عليه الفسق فإنه لا ينزعز بذلك ، بل إنه يستحق العزل فقط ويجب على الإمام عزله .  
قال بذلك :

جمهور الحنفية : انظر « البحر الرائق » ج ٦ ص ١٦١ ، بدائع الصنائع ج ٧ ص ١٦ - ١٧ . الفتاوي الهندية ج ٣ ص ٣١١ - ٣١٦ .

وقال به بعض المالكية : انظر « مواهب الجليل » ج ٦ ص ٨٧ - ٨٨ ، الشرح الصغير ج ٥ ص ٥٠٠ ، بداية المجتهد ج ٢ ص ٤٦٠ ، تبصرة الحكماء ج ١ ص ٦٢ .

وهو قول للشافعية : انظر « معنی المحتاج » ج ٤ ص ٣٨١ ، نهاية المحتاج ج ٨ ص ٢٣٢ . روضة الطالبين ج ١١ ص ١٢٦ ، ج ٦ ص ٣١٢ .

وذلك أن الحنفية يرون أن العدالة ليست شرطاً في ابتداء القضاء ، فلا تكون شرطاً في دوامه واستمراره .

انظر « بدائع الصنائع » ج ٧ ص ١٧ .

وقاسه الشافعية والمالكية على الإمام في أنه لا ينزعز بالفسق ، فكذلك القاضي لا ينزعز بالفسق لكنه يستحق العزل .

انظر « بلغة السالك » ج ٥ ص ٥٠٠ ، معنی المحتاج ج ٤ ص ٣٨١ .

ويناقش ذلك بأن قياس القاضي على الإمام في غير محله ، فانزعزال الإمام بالفسق يقتضي حدوث الفتنة واضطراب الأمور ، بخلاف القاضي إذ في الإمكان عزله وتولية غيره بدون حدوث فتن ، =

إلا (أنه)<sup>(١)</sup> إذا شرط في التقليد أنه متى جار ينزع<sup>(٢)</sup> ، وعند الشافعي<sup>(٣)</sup> (رحمه الله ، ورضي .....).

= فكان عدم انزال الإمام بالفسق أخذًا بمبدأ ارتکاب أخفّ الضررين فقط.

انظر «مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٨١» :

الترجيع :

يتبيّن مما تقدّم رجحان ما ذهب إليه جمهور العلماء من انزال القاضي بالفسق الطاريء عليه ، لأنّه لما فقد شرط القضاء أصبح غير أهل له وغير الأهل لا يجوز تمكينه من مباشرته أو تنفيذ أحكامه . كما أنّ في ترجيح هذا القول والأخذ به توفيقاً للفرصة على من لا يحسنون الالتزام بآداب الإسلام ، ويطلقون العنان لشهواتهم وأهوائهم فيما لا يرضي الله تعالى ، وذلك بعدم تمكينهم من الاستمرار في منصب من المناصب التي اعتبرها الإسلام من المناصب العليا .

(١) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .

(٢) أي : فإنه ينزع بمجرد فسقه ، وهذا عند الحنفية ومن وافقهم ، لتحقق الشرط الذي يتضمّن وجوده انزاله .

وأما عند الجمهور - كما تقدّم - فلا يجوز توليه إياه أصلًا .

وما كان شرطاً في الابتداء كان شرطاً في الاستمرار والبقاء انظر عند الحنفية «البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦١ ، الفتاوی الهندية ج ٣ ص ٣١٦» .

(٣) في مذهب الشافعية القولان المتقدمان .

انظر «مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٨١ ، روضة الطالبين ج ١١ ص ١٢٦» .

عنه )<sup>(١)</sup> : ينعزل )<sup>(٢)</sup> .

والإمام يصير إماماً مع الفسق (عندنا) <sup>(٣)</sup> . وعن )<sup>(٤)</sup> الشافعي (رحمه الله تعالى) <sup>(٥)</sup> أن الإمام ينعزل <sup>(٦)</sup> بالفسق .

(١) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) قوله : « ورضي عنه » من النسخة (ب) حيث لم يرد في الأصل .

(٢) أي : ينعزل بالفسق الطاريء عليه ، وإن لم يشترط عدمه .

(٣) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب- ج) .  
قوله : عندنا ، أي : عند الحنفية .

(٤) انظر « الأحكام السلطانية » ص ١٧ ، روضة الطالبين ج ٦ ص ٣١٢ .

(٥) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) قوله : « تعالى » من النسخة (ب) حيث لم يرد في الأصل .

(٦) اختلف العلماء في انزال الإمام بالفسق الطاريء عليه بعد ولاته وذلك على قولين :  
القول الأول :

أن الإمام لا ينعزل بالفسق الطاريء عليه بعد ولاته .

قال بذلك :

الحنفية : كما ذكره المؤلف ، وانظر « البحر الرائق » ج ٦  
ص ٢٦١ .

والمالكية : انظر « الشرح الصغير » ج ٥ ص ٥٠٠ .

وجمهور الشافعية : انظر « روضة الطالبين » ج ٦ ص ٣١٢ . مغني  
المحتاج ج ٤ ص ٣٨١ . نهاية المحتاج ج ٨ ص ٣٣٢ .

والحنابلة : انظر « الأحكام السلطانية » لأبي يعلي ص ٢٠ .  
وذلك أخذنا بقاعدة ارتكاب أخفّ الضررين . فالضرر الناتج من  
القول بعدم انزال الإمام بالفسق أخفّ من الضرر الذي يسببه القول  
بانزاله بالفسق .

والجور ، وكذا كل قاضٍ وأمير . قلت : أصل<sup>(١)</sup> .....

= وذلك لأن في انزاله ووجوب نصب غيره إثارة للفتنة لما له من الشوكة والقوة . ولأنه في الغالب لا يرضى بالتخلي عن الإمامة إلا قسراً .

القول الثاني :

أن الإمام ينزع بالفسق الذي تابع فيه الشهوة .

قال بذلك :

بعض الشافعية : انظر «الأحكام السلطانية» ص ١٧ ، روضة الطالبين ج ٦ ص ٣١٢ .

وذلك لأنه لما كان الفسق مانعاً من انعقاد الإمامة كان مانعاً من استدامتها .

انظر «الأحكام السلطانية للماوردي» .

ويجب عن ذلك بأن في استدامه إمامته ضرراً . وفي القول بانزاله ضرر أكبر ، وارتكاب أخف الضررين مطلب من مطالب ديننا الحنيف .

وقياس منع استدامه الإمام على منع انعقادها غير وجيه ، لأنه قبل انعقاد الإمام له ليس له شوكة ولا سلطة ، وعدم عقد الإمام له لا يحدث ضرراً على الأمة بخلاف منعه من استدامتها بعد انعقادها له وهذا ظاهر .

الترجيح :

مما يتقدم يتبيّن أن الراجح هو ما ذهب إليه الجمهور من عدم انزال الإمام بالفسق الطاريء عليه بعد انعقاد الإمام له ، وذلك رفقاً بالأمة الإسلامية وسيراً بها في طريق الأمان والسلامه والاستقرار ، وارتكاباً لأخف الضررين .

(١) أي : الدليل الذي بنى الشافعي عليه قوله بانزال الإمام والقاضي =

(المسئلة)<sup>(١)</sup> أن الفاسق ليس من أهل الولاية<sup>(٢)</sup> (عندنا)<sup>(٣)</sup> ، لأنه لا ينظر<sup>(٤)</sup> (إلى نفسه)<sup>(٥)</sup> ، فكيف ينظر لغيره ؟ وعند أبي حنيفة : هو من أهل الولاية حتى يصح للأب الفاسق تزويج<sup>(٦)</sup> ابنته

= والأمير بمجرد الفسق .

(١) ما بين القوسيين هكذا ورد في جميع النسخ ، وصحته المسألة .

(٢) سواء كانت الولاية إمامه أو قضاء أو إمارة أو شهادة ونحو ذلك .

(٣) ما بين القوسيين ورد في النسخة (ب - ج) بلفظ « عنده » وهو الصحيح ، لأن الصمير في عنده يعود إلى الشافعي .

انظر « معني المحتاج ج ٤ ص ٣٨١ » .

(٤) أي : لأنه لا يتصرف تصرفًا صحيحًا لنفسه ولو تصرف تصرفًا صحيحًا لنفسه لم يرتكب ما يجب الفسق ، ولما عرض نفسه لغضب الله تعالى وعذابه . فيكون فسقه هذا دليلاً على عدم حسن تصرفه ، فمن يلحق الضرر بنفسه التي هي أغلى وأنفس شيء لديه ، جدير باللحادي الضرر بالأخرين من باب أولى .

(٥) ما بين القوسيين ورد في النسخة (ج) بلفظ « لنفسه » وهو الصحيح . لأن الكلام هنا في النظر للنفس لا إلى النفس .

(٦) قوله حتى يصح للأب الفاسق تزويج ابنته الصغيرة . أي : يكون ولها في النكاح . وإطلاق هذا الحكم فيه نظر ، فقد اختلف العلماء في جواز كون الفاسق ولها في النكاح وذلك على قولين :

القول الأول :

أن عدم الفسق ليس بشرط في ولد النكاح ، فيجوز للفاسق أن يزوج ابنته الصغيرة ، وينعقد نكاحها بذلك .

قال بذلك :

الحنفية : انظر « بدائع الصنائع ج ٢ ص ٢٣٩ - ٢٤٠ تبيين الحقائق ج ٢ ص ١٣٥ ، فتاوى قاض خان ج ١ ص ٣٥٦ ، الفتاوي =

= الهندية ج ١ ص ٢٨٤ .

وهو القول الصحيح عند المالكية .

انظر « حاشية الخرشفي ج ٣ ص ١٨٧ ، حاشية العدوى ج ٢ ص ١٨٧ ، بداية المجتهد ج ٢ ص ١٢ » .  
وهو قول للشافعية .

انظر « مغني المحتاج ج ٣ ص ١٥٥ ، المهدى ج ٢ ص ٣٦ ،  
نهاية المحتاج ج ٦ ص ٢٣٣ ، روضة الطالبين ج ٧ ص ٦٤ » .  
وقول للحنابلة .

انظر « الإنصاف ج ٤ ص ٧٤ . المبدع ج ٧ ص ٣٥ . الإفصاح  
ج ٢ ص ١١٥ . المغني ج ٦ ص ٤٦٦ » .  
الأدلة :

أ - قوله تعالى : « وَأَنِكْحُوا الْأَيامِي مِنْكُمْ وَالصَّالِحِينَ مِنْ عَبْدِكُمْ  
وَإِمَائِكُمْ إِنْ يَكُونُوا فَقَرَاءً يَغْنِمُهُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ » من الآية ٣٢ سورة  
النور .

والآية عامة لم تفصل بين العدل وال fasق ، فهي أمر لجميع  
المسلمين ، فيبقى الأمر على عمومه .

ب - أن هذه الولاية ولاية نظر ، والفسق لا يقدح في القدرة على  
تحصيل النظر ، ولا في الداعي إليه وهو الشفقة . وكذلك لا يقدح  
في الوراثة فلا يقدح في الولاية كالعدل .

انظر « بذائع الصنائع ج ٢ ص ٢٣٩ » .

والوازع الطبيعي أقوى من الوازع الشرعي .

انظر « نهاية المحتاج ج ٦ ص ٢٣٣ » .

ج - أن الفاسق من أهل الولاية على نفسه ، فيكون من أهل  
الولاية على غيره ، فهو كما يلي نكاح نفسه يلي نكاح غيره

كالعدل .

انظر « بدائع الصنائع ج ٢ ص ٢٣٩ ، المغني ج ٦ ص ٤٦٦ » .  
د - أن سبب الولاية القرابة وشرطها النظر وال fasق قريب ناظر فهو  
كالعدل .

والولاية حق يستحق بالتعصي ، ولا يمنع من ذلك الفسق  
كالميراث والتقدّم في الصلة على الميت .

انظر « المذهب ج ٢ ص ٣٦ المغني ج ٦ ص ٤٦٦ » .

القول الثاني :

أن عدم الفسق شرط في صحة ولاية الولي في النكاح فلا تجوز  
ولاية الفاسق في النكاح سواء فسق بشرب الخمر أو غيرها ، أعلن  
فسقه أو لم يعلنه .

قال بذلك :

بعض المالكية : انظر « بداية المجتهد ج ٢ ص ١٢ ، وهو  
الصحيح لدى الشافعية :

انظر « مغني المحتاج ج ٣ ص ١٥٥ ، روضة الطالبين ج ٧  
ص ٦٤ ، الغاية القصوى ج ٢ ص ٧٢٩ » .

والصحيح لدى الحنابلة :

انظر « المغني ج ٦ ص ٤٦٦ . الإنفاق ج ٨ ص ٧٤ . الإفصاح  
ج ٢ ص ١١٥ .

الأدلة :

أ - ما رواه البيهقي عن ابن عباس رضي الله عنهما ، قال : لا  
نكاح إلا بولي مرشد وشاهد عدل .

انظر السنن الكبرى ج ٧ ص ١١٢ - شرح السنة ج ٩ ص ٤٥  
حديث رقم ٢٢٦٤ - سبل السلام ج ٣ ص ١١٨ ، إرواء الغليل ج ٦

ص ٢٥١ وقال إنه ضعيف مرفوعاً ، وال الصحيح أنه موقوف ». فهذا الأثر صريح في اشتراط أن يكون الولي في النكاح مرشدًا والفاقد بخلاف ذلك .

وقد أجاب عن ذلك الحنفية بأن الفاسق مرشد ، لأنه يرشد غيره لوجود آلة الإرشاد ، وهي العقل ، فكان هذا نفيأ لولاية المجنون والصغرى ونحن نقول بذلك .

انظر « بدائع الصنائع ج ٢ ص ٢٣٩ - ٢٤٠ » .

ب - أن ولادة النكاح ولادة نظر ، فلا يستبد بها الفاسق كولادة المال ، فلا يؤمن مع عدم العدالة أن لا يختار لها الكفاءة . انظر « بداية المجتهد ج ٢ ص ١٢ ، المغني ج ٦ ص ٤٦٦ ، المذهب ج ٢ ص ٣٧ » .

ويجيب عن ذلك : بأن الحالة التي بها يختار الأولياء لمواليتهم الكفاءة غير حالة العدالة . وهي خوف لحوق العار بهم ، وهذه موجودة بالطبع وتلك العدالة الأخرى مكتسبة .

انظر « بداية المجتهد ج ٢ ص ١٢ » .

ج - أن الولاية من باب الكرامة والفسق سبب الإهانة ، ولا ينبغي أن يكرم من أهان نفسه وأذلها بفسقه .

الترجيع :  
من تأمل ما تقدم يتبيّن أن عدم الفسق ليس شرطاً من الشروط التي يجب توفرها في ولية النكاح .

وذلك لأن التصرفات التي تصدر من الفاسق لا تكون غالباً مخالفة للأمور الشرعية والأشياء المعتادة ، إلا فيما يتبع فيه هواه ونفسه الأمارة بالسوء ، ويزين له فيه الشيطان مصلحة ظاهرة ، أما الولاية في النكاح فلا مصلحة له فيها هو ، وإنما المصلحة لمواليته ، وفسقه

الصغيرة والمسطور في كتب<sup>(١)</sup> الشافعية (رضي الله عنهم)<sup>(٢)</sup> أن القاضي ينزعز بالفسق ، بخلاف الإمام ، وهو الأصح<sup>(٣)</sup> . والفرق أن في انزعاله (عندنا)<sup>(٤)</sup> نصب غيره إثارة . . . . .

= لا يمنعه من الشفقة عليها و اختيار الكفاء المناسب لها . ولم ينقل عن الصحابة والسلف - فيما ظهر - أنهم منعوا أحداً من ولادة النكاح لفسقه ، مع أن الفسق يوجد في كل عصر وفي كل مكان ، وأمارته ظاهرة لا تخفي على أحد .

وقد نقل من الأحكام التي لا يطلع عليها غالباً الشيء الكثير ، ولأن منع الوالد من تزويج ابنته قد يحدث ضرراً أكبر من الضرر المتوقع من إجازة ولايته عليها .

فمنعه من الولاية ربما يسبب قطع الرحم والوقيعة بينه وبين زوج ابنته ، لأنه تزوجها بغير إذنه ورضاه .

وريما سعى لإفساد هذا الزواج وتشتيت هذا الكيان لأن فسقه يدعوه إلى هذا .

فكان القول بجواز ولايته ارتكاباً لأخف الضررين وهو مبدأ مقرر في الشريعة الإسلامية .

ومن هنا يتضح أن الراجع هو ما ذهب إليه الحنفية وجمهور المالكيّة ومن وافقهم في عدم اشتراط العدالة في ولادة النكاح .

(١) انظر ذلك في «نهاية المحتاج ج ٨ ص ٢٣٢ ، مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٨١» .

(٢) ما بين القوسين من النسخة (ب) حيث لم يرد في الأصل .

(٣) أي : الراجع لدى الشافعية ، كما تقدم قريباً .

انظر «روضة الطالبين ج ٦ ص ٣١٢ ، مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٨١» .

(٤) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب - ج) بلفظ : «ووجوب» وهو =

الفتنة<sup>(١)</sup> لما له من الشوكة ، بخلاف القاضي . ثم القاضي إذا ارتشى في حادثة لا ينفذ قضاوته فيها<sup>(٢)</sup> وفي فتاوى<sup>(٣)</sup> ..... .

= الصحيح لمناسبه سياق الكلام . وقوله : ووجوب نصب غيره ، لأن الأمة لابد لها من إمام لحراسة الدين وسياسة الدنيا ، فإذا انعزل الإمام بالفسق وجب نصب غيره من توفر فيه شروط الإمامة .

(١) الفتنة هنا : الاضطراب وبلبة الأفكار ومنه قوله تعالى :

﴿فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَاءُ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ﴾ من الآية ٧ سورة آل عمران .

انظر « القاموس المحيط ج ٤ ص ٢٥٥ ، المعجم الوسيط ج ٢ ص ٦٧٣ » .

(٢) اي : لا ينفذ قضاوته في هذه القضية ، وذلك لأنأخذ الرشوة فسق وقد تقدم الكلام عن القاضي إذا طرأ عليه الفسق وهذا الحكم مجمع عليه بين الفقهاء .

فقد صرخ الحنفية والمالكية بعدم نفاذ حكم آخذ الرشوة .

انظر « بدائع الصنائع ج ٧ ص ٨ ، الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣١١ . الشرح الصغير ج ٥ ص ٥٠٢ ، بلغة السالك ج ٥ ص ٥٠٢ » .

وصرح الشافعية بعدم نفاذ حكم من طرأ عليه الفسق .

انظر « معنی المحتاج ج ٤ ص ٣٨٠ - ٣٨١ ، نهاية المحتاج ج ٨ ص ٢٣٢ » .

وصرح الحنابلة بانزال من طرأ فسقه وانزاله دليل على عدم نفاذ حكمه .

انظر « المغني ج ٩ ص ١٠٤ ، الإنصاف ج ١١ ص ٢٨١ » .

(٣) انظر ذلك في « الفتاوى الخانية بهامش الفتاوى الهندية ج ٢ ص ٣٦٢ » .

( القاضي )<sup>(١)</sup> : أجمعوا أنه إذا ارتضى ( القاضي )<sup>(٢)</sup> لا ينفذ  
قضاؤه ( فيما ارتضى ) ، وأنه إذا أخذ القاضي القضاء بالرسوة لا يصير  
قاضياً<sup>(٣)</sup> ولو قضى لا ينفذ قضاؤه<sup>(٤)</sup> ثم إذا اجتمع فيه ما ذكر هل  
له أن يتقلد القضاء ؟ فيه أربعة أقوال<sup>(٥)</sup> ، ..... .

(١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ : « قاضي خان » وهو  
أولى لأن فيه زيادة معنى ودلالة على المقصود .

(٢) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .

(٣) اتفق الفقهاء رحمهم الله تعالى على أن من تولى القضاء بطريق  
الرسوة فإن ولايته باطلة ، وأحكامه غير نافذة . لأن من المقطوع به  
أن القاضي الراعي للحصول على منصب القضاء فاسق ، والفاشق لا  
يقبل خبره ، فمن باب أولى أن لا يقبل حكمه .

انظر « معين الحكماء ص ٩ - الفتوى الهندية ج ٣ ص ٣١١ ،  
تبصرة الحكماء ج ١ ص ١١ - مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٧٤ ، كشاف  
القناع ج ٦ ص ٢٨٨ الإنصاف ج ١١ ص ١٥٧ ، غاية المنتهى ج ٣  
ص ٤٠٧ .

(٤) ما بين القوسين من النسخة (ج) حيث لم يرد في الأصل ولعل ذلك  
من سهو الناشر لتشابه آخر كلمة فيه مع آخر كلمة في الكلام السابق  
له .

(٥) الصحيح أنه ليس فيه أربعة أقوال ، وإنما لمن توفر فيه شروط  
القاضي أربعة أحوال .

فإذا توفرت شروط القاضي في إنسان ما ، فإما أن يكون فريداً في  
عصره لا توفر شروط القاضي في غيره ، أو لا .

فإذا لم توفر شروط القاضي في غيره فإن الدخول في القضاء  
واجب عليه بقول عامة الفقهاء .

انظر : « البحر الرائق ج ٦ ص ٢٧٠ ، بدائع الصنائع ج ٧ =

## وعامة المشايخ أن التقليد رخصة<sup>(١)</sup> ، والترك.....

= ص ٤ ، مواهب الجليل ج ٦ ص ١٠٠ ، الشرح الصغير ج ٥  
ص ٥٠١ ، حاشية الدسوقي ج ٤ ص ١٣١ ، مغني المحتاج ج ٤  
ص ٣٧٣ . نهاية المحتاج ج ٨ ص ٢٢٤ ، روضة الطالبين ج ١١  
ص ٢٢٤ ، المغني ج ٩ ص ٣٥ - ٣٦ ، العدة ص ٢٦٠ . شرح  
متهى الإرادات ج ٣ ص ٤٥٩ » .

وذلك لأن الناس مضطرون إلى علمه ونظره ، فأشبه صاحب  
الطعام إذا احتاج إليه الناس لا يجوز له منعه عنهم انظر « مغني  
المحتاج ج ٤ ص ٣٧٣ » .

وسيأتي ذلك في كلام المؤلف قريباً .

وأما إذا توفرت شروط القاضي في غيره من الناس فإذا ما يكون  
هو أمثل من غيره أو مساوياً له أو غيره أمثل منه .

فإن كان هو أمثل من غيره فيستحب له الدخول في القضاء . وإن  
كان غيره أمثل منه ، فيكره له الدخول في القضاء .

وإن كان مساوياً لغيره كان مخيراً بدون كراهة ولا استحباب .

انظر « البحر الرائق ج ٦ ص ٢٧٠ ، معين الحكم ص ٣ ،  
الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣٠٦ ، المغني ج ٩ ص ٣٥ » .

وذكر في الفتوى الهندية حالة خامسة ، وهي ما إذا كان يعلم من  
نفسه العجز عن القضاء ، وعدم العدل فيه والإنصاف ، لما يعلم من  
باطنه من اتباع الهوى : فهو في حقه حرام .

انظر « الفتوى الهندية ج ٣ ص ٣٠٦ » .

ولكن هذه الحالة لا تدخل في الأحوال الأربع السابقة ، لأن هذه  
الحالة فيمن لم تتوفر فيه شروط القضاء .

(١) الرخصة هي اليسر والسهولة .

وفي الشريعة : إباحة التصرف لأمر عارض مع قيام الدليل على =

## عزيمة<sup>(١)</sup> وفي . . . . .

= المنع - أو ما ثبت على خلاف دليل شرعي لمعارض راجع .  
انظر « القاموس المحيط ج ٢ ص ٣٠٤ ، معجم لغة الفقهاء  
ص ٢٢١ ، التعريفات ص ٧٥ » .

(١) العزيمة : واحدة العزائم ، وعزائم الله فرائضه التي أوجبها .  
انظر « القاموس المحيط ج ٤ ص ١٥٠ ، معجم لغة الفقهاء  
ص ١٣١ » . والعزم من أحكام الشع : ما هو مشروع منه ابتداء  
من غير أن يكون متصلًا بعارض . سميت عزيمة : لأنها من حيث  
كونها أصلًا مشروعًا في نهاية من الوكادة والقوة حق الله تعالى علينا  
بحكم أنه إلينا ونحن عبيده ، وله الأمر يفعل ما يشاء ويحكم ما  
يريد .

انظر « أصول السرخسي ج ١ ص ١١٧ » .

وظاهر كلام الإمام أحمد أنه لا يستحب له الدخول في القضاء ،  
وذلك للأحاديث الواردة في التخويف من تولي القضاء والتحذير  
منه ، منها ما رواه الترمذى عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول  
الله ﷺ قال : من ولى القضاء أو جعل قاضياً بين الناس فقد ذبح بغير  
سكنين .

انظر « سنن الترمذى ج ٢ ص ٣٩٣ حديث رقم ١٣٤٠ . وقال :  
حديث حسن غريب من هذا الوجه : سنن أبي داود باب طلب  
القضاء ج ٣ ص ٢٩٨ ، المستدرك ج ٤ ص ٩١ وقال : صحيح  
الإسناد ولم يخرجاه - وقال الحافظ في التلخيص : صحيح ج ٤  
ص ٩١ .

وقال الصناعي في سبل السلام ج ٤ ص ١١٦ : « صححه ابن  
خزيمة وابن حبان » ورواه الدارقطني في سننه كتاب الأقضية ج ٤  
ص ٢٠٤ حديث رقم ٦ - ٧ .

أدب<sup>(١)</sup> القاضي للخصاف : دخل في القضاء قوم صالحون ، واجتبه قوم صالحون ، ( وترك الدخول فيه ( أصل )<sup>(٢)</sup> في الدين والدنيا ، وهذا إذا كان في البلد قوم يصلحون )<sup>(٣)</sup> ( للقضاء ، فإن

= لأن طريقة السلف الامتناع من القضاء والتوفي عنه .

انظر « المعني » ج ٩ ص ٣٥ - ٣٦ . العدة ص ٦٢٠ .

وسيأتي الكلام عن هذه المسألة في أوائل الفصل السابع إن شاء الله تعالى .

(١) انظر « شرح أدب القاضي للخصاف » ج ١ ص ١٦١ » حيث أن الكلام اللاحق حتى قوله : « أثم الكل » نقل من هناك بتصرف .

(٢) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ « أصلاح » وهو الأصح . وقوله هنا : « وترك الدخول فيه أصلاح في الدين والدنيا » فيه نظر ، لأن هذا يوحي بأن من ولـي القضاء فقد سهل عليه دينه وألقى بيـدـه إلى التهـلـكـة ورـغـبـ عـمـا هـوـ الأـفـضـلـ .

قال الطراـبـلـسـيـ في معـيـنـ الحـكـامـ ص ٧ـ ماـ نـصـهـ :

« وهذا غلط فاحش يجب الرجوع عنه والتوبة منه ، والواجب تعظيم هذا المنصب ومعرفة مكانته في الدين ، فيه بعث الرسل وبالقيام به قامت السموات والأرض ، وجعله النبي ﷺ من النعم التي يباح الحسد عليها » .

ثم قال « واعلم أن كل ما جاء من الأحاديث التي فيها تخويف ووعيد فإـنـماـ هيـ فيـ حقـ قـضاـةـ الجـورـ وـالـعـلـمـاءـ وـالـجـهـاـلـ الذينـ يـدـخـلـونـ أـنـفـسـهـمـ فيـ هـذـاـ المنـصـبـ بـغـيـرـ عـلـمـ » .

وسـيـأـتـيـ زـيـادـةـ بـحـثـ فـيـ هـذـاـ المعـنىـ فـيـ أـوـلـ الفـصـلـ السـابـقـ إنـ شـاءـ اللهـ تـعـالـىـ .

(٣) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب) ولعله من سهو الناـسـخـ لـتـشـابـهـ آخرـ كـلـمـةـ فـيـ معـ آخرـ كـلـمـةـ فـيـ الـكـلـامـ السـابـقـ عـلـيـهـ .

لم يكن يدخل ولو كان في البلد قوم يصلحون<sup>(١)</sup> ( فامتنع<sup>(٢)</sup> ) واحد منهم لا يأثم<sup>(٣)</sup> ، وإذا لم يكن<sup>(٤)</sup> فامتنع يأثم<sup>(٥)</sup> ، وإذا كان في البلد قوم يصلحون فامتنعوا إن كان السلطان بحيث يفصل الخصومات بنفسه<sup>(٦)</sup> لا يأثمون<sup>(٧)</sup> ، وإن كان بحيث لا يفصل يأثمون<sup>(٨)</sup> ولو ترك الكل حتى قلد جاهم أثم الكل<sup>(٩)</sup> وأما

(١) ما بين القوسين من النسخة (ب - ج) حيث لم يرد في الأصل ولعل ذلك من سهو الناشر لتشابه آخر كلمة فيه مع آخر كلمة في الكلام السابق له .

(٢) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب - ج) بلفظ « إذا امتنع » .

(٣) إلا أن يمتنعوا جميعاً فيأثمون جميعاً ، وذلك لأن القضاء فرض كفاية إذا قام به من يكفي سقط الإثم عن الباقين .  
انظر « الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣١١ » .

(٤) أي : وإذا لم يكن في البلد قوم يصلحون للقضاء إلا واحداً .

(٥) وذلك لكون القضاء في حقه متعيناً .

(٦) أي : إذا كان السلطان يتمكن من القضاء بين الناس ويفصل بينهم بنفسه . لعلمه وعدم اشغاله .

(٧) وذلك لكون القضاء فرض كفاية ولم يتعين في حقهم لقيام الإمام به .

انظر « فتح الديর ج ٥ ص ٤٥٣ » .

(٨) لكون الفصل في الخصومات في حق الجميع فرض كفاية ، ولم يقم به من يكفي . فهو تضييع لأحكام الله .  
انظر « لسان الحكم ص ٢١٩ » .

(٩) وذلك لأن تقليد الجاهم يؤدي إلى الظلم وعدم إيصال الحقوق إلى أهلها ، وكان بإمكانهم منع مثل هذا الظلم عن المسلمين .

**المحکم<sup>(١)</sup>** **(فشرطه<sup>(٢)</sup>** أن يكون أهلاً للقضاء ، **(وأن<sup>(٣)</sup>**  
**يقضي فيما سوى<sup>(٤)</sup>** . . . . .

(١) المحکم : بالضم والتشديد : اسم مفعول بمعنى الحاکم ، وهو من اتفق الخصمان على نصبه حکماً بينهما من غير نصب السلطان له .  
انظر «المغرب» ص ١٢٥ - معجم لغة الفقهاء ص ٤١٣ .

وقد اتفق الفقهاء - رحمهم الله تعالى - على جواز التحكيم ومشروعيته ، وذلك لدلالة الكتاب والسنة والإجماع وأفعال الصحابة على ذلك ولكن الخلاف وقع بين الفقهاء في موضوع التحكيم ، وهي الأشياء التي يدخلها التحكيم والتي لا يدخلها ، وسيأتي قريباً بيان شيء من ذلك ، إن شاء الله تعالى .

انظر «البحر الرائق» ج ٧ ص ٢٤ - الشرح الصغير ج ٥ ص ٥١١ -  
معنى المحتاج ج ٤ ص ٣٧٩ - الإنصالج ج ١١ ص ١٩٨ .

(٢) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ «فشرط» .

(٣) ما بين القوسين من النسخة (ج) حيث لم يرد في الأصل .

(٤) اختلف العلماء رحمهم الله تعالى في موضوع التحكيم أو في الأشياء التي يجوز للمحکم الحكم فيها بين الناس . وذلك أن الحقوق نوعان :

أولهما : الحقوق الخالصة لله تعالى ، وهي الحقوق العامة كحد الزنا والشرب ونحوها ، فلم أر كلاماً للفقهاء في جواز التحكيم فيها . وعدم جواز التحكيم فيها هو الصحيح ، لأن حکم المحکم لا يلزم إلا برضى طرف في الخصومة بالمحکم وأحد طرفي الخصومة في الحقوق الخالصة لله تعالى هو الأمة بكمالها ، ولا سبيل إلى رضاها بالمحکم إلا عن طريق رضا ولی الأمر بصفته نائباً عنها . وإذا فرض ولی الأمر الحكم في مسألة بين اثنين إلى أحد فهو قاض وليس بحکم ، لذا فإن النظر في الحدود الخالصة لله تعالى من اختصاص =

القاضي فقط وما يرد من كلام بعض الفقهاء ، أن التحكيم جائز في كل شيء إنما قصد به ما يقع فيه الخصومة بين الأفراد بدليل قول أغلب الفقهاء عند الكلام على التحكيم : وإذا حُكِمَ خصمان - وقولهم : يجوز أن يحُكِمَ الخصمان رجلاً ، وقولهم : وإذا تحاكم رجالان إلى رجل ونحو ذلك .

انظر فيما تقدم « البحر الرائق » ج ٧ ص ٢٥ - الشرح الصغير ج ٥ ص ٥١٠ - روضة الطالبيين ج ١١ ص ١٢١ - الإنفاق ج ١١ ص ١٩٨ » .

وثانيهما الحقوق التي يقع فيها النزاع بين الأفراد من الأموال والحدود التي للأفراد حق فيها ، والقصاص والطلاق والنكاح ونحوها مما سوى الحدود الخالصة لله تعالى ، وهذه الحقوق اختلف العلماء في جواز حكم المحكم فيها : على ثلاثة أقوال : القول الأول :

يجوز للمحكم أن يحكم في كل شيء مما يقع فيه النزاع بين الأفراد من الحقوق والحدود والنكاح والطلاق وللعان وغيرها .

قال بذلك :

بعض الحنفية : انظر « الفتاوی الهندية » ج ٣ ص ٣٩٧ » .

وجمهور الشافعية : انظر « مغني المحتاج » ج ٤ ص ٣٧٨ - ٣٧٩ ، روضة الطالبين ج ١١ ص ١٢١ » .

وجمهور الحنابلة : انظر : « الإنفاق » ج ١١ ص ١٩٧ ، المغني ج ٩ ص ١٠٧ - ١٠٨ ، المبدع ج ١٠ ص ٢٧ » .

وذلك : قياساً على وجوب تنفيذ حكم القاضي إذ لا فرق بين المحكم والقاضي إلا في كيفية التقليد . فالقاضي مقلد من قبل الإمام بوصفه نائباً عن الأمة يحكم للأمة وعليها ، واختصاصه

يختلف بحسب ما قيد به . والمحكم مقلد من قبل الأفراد أنفسهم ، ولا يحكم إلا على من حكمه أو لمن حكمه ، وذلك فيما حكم فيه فالفرق بين المحكم والقاضي لا أثر له في موضوع التحكيم ، وإنما المعمول عليه في موضوع التحكيم أن ينظر إلى صلاحية المقلد للمحكم هل يملك ذلك الحق أم لا . فإذا كان يملك ذلك . كالحقوق المالية ونحوها . فحكم المحكم جائز وإذا كان لا يملك ذلك كالحدود الخالصة لله أو الحقوق الخاصة بالغير فحكم المحكم غير نافذ في ذلك .

القول الثاني :

أن حكم المحكم جائز في كل ما يقع فيه النزاع بين الأفراد ما عدا الحدود والقصاص وما يتعدى فيه الحكم إلى غير المتخاصمين . وذلك كالأموال والنكاح والطلاق والعتق ونحوها ، قال بذلك جمهور الحنفية .

انظر « البحر الرائق » ج ٧ ص ٢٦ - ، « تبيان الحقائق » ج ٤ ص ٩٣ ، الفتاوي الهندية ج ٣ ص ٣٩٧ .

ولم يعتبر الحنفية النكاح والطلاق والعتاق من حقوق الله تعالى أو من الحقوق التي يتعدى فيها الحكم إلى غير المتخاصمين كما قال المالكية .

القول الثالث :

أن حكم المحكم لا يجوز إلا في الأموال ، أو ما في معناها فقط على إلا يتعدى الحكم إلى غير المتخاصمين ، فلا يجوز في النكاح والطلاق واللعان والقذف والقصاص . ونحوها . قال بذلك : المالكية :

انظر « الشرح الصغير » ج ٥ ص ٥١٢ - ٥١١ ، « التاج والإكليل » ج ٦

ص ١١٢ ، حاشية الدسوقي ج ٤ ص ١٣٦ » .

وقال به بعض الشافعية :

انظر « مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٧٩ ، نهاية المحتاج ج ٨ ص ٢٣٠ ، روضة الطالبين ج ١١ ص ١٢١ » .

وقال به القاضي من الحنابلة :

انظر « المغني ج ٩ ص ١٠٧ ، المبدع ج ١٠ ص ٢٧ » وذلك لأن ولاية المحكم مقتصرة على من ولأه ورضي بحكمه فقط . والمحكم مولى من قبل الأفراد . ولا يخلص الحق للأفراد إلا في الأموال وما في معناها فقط .

وأما الحكم بالدية في قتل الخطأ على العاقلة فلا يجوز لعدم رضاء العاقلة بحكم المحكم .

وكذلك الحكم في الطلاق والعتاق ففيهما حق الله تعالى ، إذ لا يجوز أن تبقى المطلقة البائن في العصمة ، ولا أن يرد العتيق إلى الرق وإن رضي .

انظر « تبصرة الحكماء ج ١ ص ٤٤ » .

ويحاب عن ذلك :

بأن الرضا لم يقع على الرد إلى العتق ، أو بقاء المطلقة في العصمة ، وإنما الرضا في اختيار المحكم فقط دون أن يعلم ماذا سيحكم به و اختياره مشابه لاختيار القاضي . بل الرضا به أقوى من الرضا بالقاضي ، لأن المحكم مولى من قبل المتخصصين أنفسهم . بينما القاضي مولى من قبل الإمام بصفته وكيلًا عن الأمة .

الرجوع :

من تأمل ما تقدم يظهر - والله أعلم - أن الراجح هو أن المحكم يجوز له الحكم في كل ما تنازع فيه الأفراد ، ورضيوا به حكماً فيه من

الحقوق الخالصة لهم ، وحقوقهم في الحدود التي لهم فيها حق . والقصاص والنكاح والطلاق والعتق ونحوها . وذلك لأن كل ما تقدم فيه حقوق للأفراد ، وحقوق الأفراد يقع فيها النزاع والمشاجة . وإن كان في بعضها حق الله تعالى ، لكن حقوق الأفراد يقع فيها من النزاع والمشاجة ما لا يكون مثله في حقوق الله تعالى . وحقوق الله تعالى تتبع حقوق الأفراد ثبوتاً وعدماً في الغالب .

وإن كان في بعض ما تقدم - كاللعن - حكم على غير المتخاصمين ، فإنما يشمل نفي نسب الولد من أبيه . ولكن الوالد يتصرف بشؤون ابنه ، فالولد لأبيه ، فقد روى أبو داود في سنته عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده أن رجلاً أتى النبي ﷺ فقال : يا رسول الله ؛ إن لي مالاً و ولداً ، وإن الذي يحتاج مالي . قال : أنت ومالك لأبيك ، إن أولادكم من أطيب كسبكم ، فكلوا من كسب أولادكم .

انظر «سنن أبي داود ج ٣ ص ٢٨٩ باب في الرجل يأكل من مال ولده حديث رقم ٣٥٣٠ - شرح السنة ج ٩ ص ٣٢٩ - مختصر المنذري ج ٥ ص ١٨٣ - وقال : رجال إسناده ثقات» .

ثم إن الوالد يقوم مقام ابنه غير البالغ في جميع الأمور الشرعية ، ويدون ولاية من القاضي عليه . فتنازله عن إصابات ابنه مثلاً ملزם للابن بعد بلوغه لا يملك الرجوع عن تنازل والده وتزويجه له في الصغر ملزם له دون أن يكون له خيار في الكبير كما سيأتي في ص ٨٣٩ «» . مما الذي يمنع من أن يكون حكم المحكم نافذاً على الولد الصغير إذا رضي الوالد بحكمه ، مع أن حكم القاضي نافذ عليه والله لم يرض به ، بل رضي به نائبه وهو الإمام . لكن ينبغي في ترجيح هذا القول أن لا يشمل جواز الحكم على العاقلة بدبة الخطأ

## الحدود<sup>(١)</sup> والقصاص<sup>(٢)</sup>

= ونحو ذلك لأن العاقلة لم ترض بحكم المحكم ، ولم يرض بحكمه نائبها الذي هو الإمام ، فليس للمحكم ولاية شرعية على العاقلة . ولهذا - فإن المحكم كالقاضي في كل شيء إلا أن المحكم لا يحكم في الحدود الخالصة لله تعالى ، ولا يحكم على العاقلة في دية الخطأ ونحو ذلك .

(١) الحدود : جمع حد وهو في اللغة المنع ، والفاصل بين الشتتين ، وحدود الله تعالى : محارمه ، ومنه قوله تعالى :

﴿ تلك حدود الله فلا تقربوها كذلك يبيّن الله آياته للناس لعلهم ينتبهون ﴾ سورة البقرة آية ١٨٧ .

وحدود الله تعالى أيضاً : ما حده وقدره ، فلا يجوز أن يتعدى كالمواريث المعيينة ، وتزوج الأربع ، ونحو ذلك مما حده الشرع ، فلا يجوز فيه الزيادة ولا النقصان . ومنه قوله تعالى :

﴿ تلك حدود الله فلا تتعنتوا بها ومن يتعدّ حدود الله فأولئك هم الظالمون ﴾ سورة البقرة آية ٢٢٩ .

والحدود في الشرع : عقوبات مقدرة وجبت حفاظاً لله تعالى أو حفظ الغالب ، وذلك مثل :

حد الزنا ، والشرب ، والحرابة ، والقذف .

انظر «المطلع» ص ٣٧٠ - «التعريفات» ص ٥٧ .

(٢) القصاص : مأخذ من القصّ وهو القطع أو تبع الأثر .

انظر «المغرب» ص ٣٨٥ .

والقصاص : أن يفعل بالإنسان مثل ما فعله هو من قتل أو قطع أو ضرب أو جرح . أو : هو المماثلة بين العقوبة والجناية .

انظر «لسان العرب المحيط» ج ٣ ص ١٠٣ ، «معجم لغة الفقهاء» ص ٣٦٤ ، «القصاص في النفس» ص ١٣ - أنيس الفقهاء ص ٢٩٢ .

ودية (دم) <sup>(١)</sup> خطأ على العاقلة <sup>(٢)</sup> ويسمى الحجة <sup>(٣)</sup>  
ويقضي بالنكول <sup>(٤)</sup>

(١) ما بين القوسين من النسخة (ج) حيث لم يرد في الأصل .

(٢) العاقلة : صفة موصوف محدوف ، أي : الجماعة العاقلة يقال :  
عقل القتيل فهو عاقل : إذا غرم ديته .

والجماعة عاقلة ، وسميت بذلك لأن الإبل تجمع فتعقل بفناء  
أولياء المقتول ، أي : تشد في عقلها لتسليم إليهم ويقبضوها .  
ولذلك سميت الدية عقلاً ، وقيل : سميت بذلك لإعطائها العقل  
الذي هو الديمة ، وقيل : سميت بذلك لكونهم يمنعون عن القتال .  
وقيل : لأنهم يمتنعون من يحملونها عنه من الجناية لعلمهم بحملها .  
وعاقلة الرجل : هم عصبيه والقرابة من جهة الأب الذين يشتركون  
في دفع الديمة الواجبة عليهم .

انظر «المعجم الوسيط» ج ٢ ص ٦٦٧ - المطلع ص ٣٦٨ .

(٣) الحجة بالضم : المقصود بها الدليل والبرهان ، وتطلق الحجة  
ويقصد بها صك التملك ، لأنه دليل على التملك ، وتطلق الحجة  
على العالم الثابت .

والحجّة عند المحدثين : من أحاط علمه بثلاثة ألف حديث متّا  
 وإناداً ، وبأحوال رواه جرحًا وتعديلًا وتاريخًا . والمقصود بها في  
كلام المؤلف : كل ما أبان الحق أو دل عليه بأي نوع من أنواع  
البيانات التي سيرد ذكرها في كلامه .

انظر «مختر الصحاج» ص ١٢٣ ، «المعجم الوسيط» ج ١  
ص ١٥٧ ، «معجم لغة الفقهاء» ص ١٧٥ - «القاموس المحيط» ج ١  
ص ١٨٢ .

(٤) النكول بالضم : مصدر نكل ، أي : نكض وجبن أو رجع عن شيء  
قاله ، أو عن يمين تعين عليه أو عن شهادة أرادها .

والإقرار<sup>(١)</sup> ولا يحكم لأصوله وفروعه وزوجته . . . . .

= والناكل : هو الضعيف الجبان .

انظر « القاموس المحيط ج ٤ ص ٦٠ ، المعجم الوسيط ج ٢ ص ٩٥٣ ، مختار الصحاح ص ٦٧٩ » .

والمقصود بالنكول هنا الامتناع عن أداء اليمين من قبل من توجهت عليه في مجلس الحكم .

انظر « المطلع ص ٢٧٩ - معجم لغة الفقهاء ص ٤٨٨ - مغني المحتاج ج ٤ ص ٤٧٨ » .

(١) الإقرار : مشتق من القرار وهو ما كان متزلزاً .

والإقرار : هو الاعتراف ، يقال : أقر بالشيء يقر إقراراً : إذا اعترف به فهو مقر والشيء مُقرّ به .

انظر « القاموس المحيط ج ٢ ص ١١٦ ، المطلع ص ٤١٤ » .

والإقرار شرعاً هو : إخبار عن ثبوت حق الغير على نفسه .

انظر « أنيس الفقهاء ص ٢٤٣ ، المطلع ص ٤١٤ ، التعريفات ص ٢١ » .

والإقرار هو أول الأشياء التي يعتمد عليها القاضي أو المحكم في قضائه . إذ هو حجّة على المقر إذا كان مكلفاً ، لأن المقر ولبي أمر نفسه ، فلا ولادة لغيره عليه ، واحتمال الكذب في الإقرار هو أقل احتمالات الكذب في غيره من البيانات والحجج .

ومن أدلة حجّة الإقرار :

أ - قوله تعالى :

« وَلَيُنْهِلَّ الَّذِي عَلَيْهِ الْحُقْقُ وَلِيَئْتَقِنَ اللَّهُ رَبُّهُ وَلَا يَبْخَسْ مِنْهُ شَيْئاً »  
سورة البقرة آية ٢٨٢ .

ب - ما رواه مسلم في صحيحه عن سليمان بن بريدة عن أبيه قال : « جاء ماعز بن مالك إلى النبي ﷺ ، فقال : يا رسول الله =

كالقاضي<sup>(١)</sup> ثم القاضي تتأقت<sup>(٢)</sup> ولايته وتقيد باعتبار الزمان<sup>(٣)</sup>  
والمكان<sup>(٤)</sup> . . . . .

= طهرني ، فقال : ويحك ارجع فاستغفر الله وتب ، قال : فرجع غير بعيد . ثم جاء فقال : يا رسول الله طهرني ، فقال النبي ﷺ مثل ذلك ، حتى إذا كانت الرابعة قال له رسول الله ﷺ : فيم أطهرك ؟ فقال : من الزنا ، فسأل رسول الله ﷺ : أبه جنون ؟ فأخبره أنه ليس بجنون ، فقال : أشرب خمرا ؟ فقام رجل فاستنكحه فلم يجد منه ريح خمر ، قال : فقال رسول الله ﷺ : أزنيت ؟ فقال : نعم ، فأمر به فرجم » . . . الخ الحديث طويل . انظر صحيح مسلم ج ٥ ص ١١٩ .

فالنبي ﷺ قد أمر برجم ماعز لما أقرَّ على نفسه بالزنا . وهذا الحديث من أقوى الأدلة على مشروعية الأخذ بالإقرار ، والحكم بموجبه حتى في الحدود التي تدرأً بالشبهات .

ولما كان الإقرار حجَّةً في الحدود التي تدرأً بالشبهة ، كان ذلك دليلاً على أن الإقرار حجَّةً فيما لا يندرىء بالشبهة بطريق الأولى .

(١) سيأتي زيادة كلام عن المحكم في أوائل الفصل الثامن ص ٩٥٤ .

(٢) تتأقت ، أي : يجعل لها وقت معين ومدة تنتهي فيها الولاية بانتصافها .

(٣) الزمان : متجدد معلوم يقدر به متجدد آخر موهم ، كما يقال : آتيك عند طلوع الشمس . فإن طلوع الشمس معلوم ومجيئه موهم . فإذا قرن ذلك الموهم بذلك المعلوم زال الإيهام .  
انظر « التعريفات » ص ٧٧ .

وتقيد القضاء بالزمان . كان يقول : وليتك القضاء سنة أو شهراً أو نحو ذلك .

(٤) المكان : هو البلد أو المسر الذي يتولى القاضي فيه القضاء ، وتقيد =

والحوادث<sup>(١)</sup> ، فإذا جعل السلطان قاضياً مدة كذا ينعزل بمضي تلك المدة<sup>(٢)</sup> ، وليس لقاضي بلد أو خطبة<sup>(٣)</sup> أن يقضي في غيرها (و)<sup>(٤)</sup> من ثم نشأ خلاف بين أبي يوسف ومحمد (رحمهما الله تعالى)<sup>(٥)</sup> في : هل (العبرة)<sup>(٦)</sup> في الإعداء<sup>(٧)</sup> بخطبة<sup>(٨)</sup> المدعي أو المدعى عليه<sup>(٩)</sup> ، قال : الأول بالأول وقال : الثاني

= القضاء بالمكان كأن يقول : وليتك قضاة المدينة مثلًا .

(١) الحوادث : هي موضوع القضاء ، كأن يقول : وليتك القضاء في النكاح ، أو : في الحدود ، أو : في الأموال ونحو ذلك .

(٢) جواز تحديد ولاية القاضي زماناً ومكاناً ونوعاً حكم متفق عليه بين الفقهاء رحمهم الله تعالى .

انظر «فتح القدير» ج ٥ ص ٤٥٥ ، الشرح الصغير ج ٥ ص ٥٥٩ ، حاشية الدسوقي ج ٤ ص ٥٣٤ ، معنى المحتاج ج ٤ ص ٣٧٩ ، شرح متهى الإرادات ج ٣ ص ٤٦٢ ، المعني ج ٩ ص ١٠٤ - ١٠٥ » .

(٣) الخطبة : المكان الخاص : وهي جهة المدينة . أو الحي . انظر «قاموس المحيط» ج ٢ ص ٣٥٨ ، المعجم الوسيط ج ١ ص ٢٤٤ » .

(٤) ما بين القوسين من النسخة (ب - ج) حيث لم يرد في الأصل .

(٥) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب - ج) .

(٦) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ «المعتبر» .

(٧) الإعداء بكسر الهمزة الأولى : الإعانة على الخصم والمراد به هنا إحضار الخصم كما فسره «محمد الجارم في المجاني الزهرية على الفواكه البدريه» ص ٧٦ » .

(٨) أي : مكان إقامة المدعي أو المدعى عليه .

(٩) سؤالي تعريف المدعي والمدعى عليه في كلام المؤلف ص ٥٩٥ =

بالثاني . قالوا : وعليه الفتوى<sup>(١)</sup>

= أوائل الفصل الثالث .

(١) أي أن قول محمد بن الحسن هو المفتى به في المذهب الحنفي .  
انظر «الفواكه البدريّة» ص ٧٦ - لسان الحكام ص ٢٢٢ - جامع  
القصوبيين ج ١ ص ٢١ » .

وقد اختلف العلماء في مكان إقامة الدعوى إذا كان المدعى في  
بلد غير البلد الذي فيه المدعى عليه ، واحتلت الولاية بأن كان لكل  
بلد قاض ، هل تقام الدعوى في بلد المدعى أو في بلد المدعى  
عليه ؟ اختلف العلماء في ذلك على ثلاثة أقوال :  
القول الأول :

أن الدعوى تقام في بلد المدعى عليه الذي يقيم فيه ولا يلزم  
بالحضور إلى مكان إقامة الدعوى إذا كان في بلده قاض .

قال بذلك :

جمهور الحنفية : انظر «مجمع الأنهر» ج ٢ ص ١٥١ ، فتاوى  
قاضي خان ج ٢ ص ٣٦٣ ، الفواكه البدريّة ص ٧٦ ، الفتوى  
الهنديّة ج ٣ ص ٤٤٦ » .

وقال به جمهور المالكية : انظر «تبصرة الحكام» ج ١ ص ٦٧ ،  
الشرح الصغير ج ٥ ص ٥٥٧ ، حاشية الدسوقي ج ٤ ص ١٦٤ ،  
مواهب الجليل ج ٦ ص ١٤٦ » .

وقال به الشافعية : انظر «روضة الطالبين» ج ١١ ص ١٩٥ » .  
وقال به الحنابلة : انظر «المغني» ج ٩ ص ٦٢ - شرح متهى  
الإرادات ج ٣ ص ٤٨٠ - الإفصاح ج ٢ ص ٣٥١ » .

وذلك لأن الأصل براءة ذمة المدعى عليه . ومن كان كذلك فهو  
أولى بعدم الكلفة ، ولأن المدعى عليه يريد الدفع عن نفسه والمدعى  
يريد أن يوجب عليه الأخذ بالمطالبة ، ومن طلب السلامة فهو أولى

بالنظر من طلب ضدها .

انظر «المجاني الزهرية على الفواكه البدريه ص ٧٦ » .

القول الثاني :

أن الدعوى تقام في بلد المدعى .

قال بذلك :

القاضي أبو يوسف من الحنفية : انظر المراجع السابقة للحنفية .

وذلك لأن المدعى منشئ للخصومة .

ويحاجب عن ذلك بأنه ليس في إنشاء المدعى للخصومة دليل على

وجوب حضور المدعى عليه إلى بلد المدعى .

القول الثالث :

أن الدعوى إذا كانت في عقار فإن الدعوى تقام في البلد الذي

يوجد به المدعى به .

قال بذلك :

ابن الماجشون من المالكية : انظر مراجع المالكية السابقة .

وذلك لإمكان تعين المدعى به والاطلاع عليه . ويحاجب عن ذلك

بأنه بالإمكان وصف العقار بما يجعله كالشاهد بالعين . أو أن

يستعين القاضي بمن يشق به للوقوف على العقار وإفادته بما يحتاج

إليه .

الترجيح :

في النظر فيما تقدم تبين قوة قول جمهور العلماء ورجحانه ،

وهو أن الدعوى تقام في بلد المدعى عليه ولا يكلف الحضور أو

الانتقال إلى غير بلده إذا كان في بلده قاض ، وهذا هو الذي عليه

العمل عند القضاة قديماً وحديثاً ، وذلك لأن الأصل براءة ذمة

المدعى عليه وجانبه أرجح من جانب المدعى ، ولأنه لو وجب عليه =

فإذا كان المدعي في خطة قاض لا يكون (لذلك) <sup>(١)</sup> القاضي طلب غريمه <sup>(٢)</sup> وهو من أهل خطة قاض آخر . (أقول) <sup>(٣)</sup> : الظاهر أن الحكم المذكور <sup>(٤)</sup> مقصور على ما إذا اختلفت الولاية بأن كان كل قاض على محله <sup>(٥)</sup> ، كما هو فرض <sup>(٦)</sup> المسألة ، أما إذا كانت الولاية .. . . . .

= الحضور إلى بلد المدعي بمجرد دعواه لتضرر بذلك كثير من المسلمين . فليس بين أحد من الناس وبين إيقاع الضرر بغierre وتكلفته السفر والانتقال وترك أعماله وتعطل مصالحه إلا مجرد دعوى مدع لا يعلم : هل هو صادق فيها أم لا ؟ فكان القول بأن الدعوى تقام في بلد المدعي عليه سداً لهذا الباب ، وحفظاً لكرامة المسلمين ، وصيانة لهم من عبث العابثين .

وكذلك الحكم فيما إذا ولي كل قاض على ناحية من نواحي المدينة الواحدة ، فالدعوى تقام في ناحية المدعي عليه .

انظر «الفتاوي الهندية» ج ٣ ص ٤٤٦ » .

(١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ «ذلك» .

(٢) غريمه : أي : المدعي عليه ، والغريم يطلق على الدائن والمدينون . انظر «القاموس المحيط» ج ٤ ص ١٥٦ » .

(٣) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ «قتل» .

(٤) وهو الخلاف في مكان إقامة الدعوى .

(٥) المحلة : تجمع على محال .

وهي : المكان الخاص أو جماعة بيوت الناس أو متزل القوم .

انظر «لسان العرب» ج ١ ص ٧٠٣ ، «القاموس المحيط» ج ٣ ص ٣٥٩ ، «المعجم الوسيط» ج ١ ص ١٩٤ » .

(٦) أي : كما هو تصور المسألة ، أو كما هو مفترض أن تكون المسألة .

(للقاضيين)<sup>(١)</sup> على السواء في بلدة (واحدة)<sup>(٢)</sup> ؛ ..... .

(١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب - ج) بلفظ «لقاضيين» .

(٢) ما بين القوسين من النسخة (ج) حيث لم يرد في الأصل . وهذا الذي ذكره المؤلف في قوله : «أما إذا كانت الولاية لقاضيين على السواء في بلدة واحدة» يدلّ على جواز تولّي قاضيين قضاء بلد واحد مطلقاً وهذه المسألة لها حالات ، وفي بعضها خلاف بين العلماء .

فإذا عين ولـي الأمر لـبلـد ما أكـثـرـ من قـاضـ فـلهـ ثـلـاثـ حـالـاتـ :

الـحـالـةـ الـأـوـلـىـ :

أن يـولـيـ كلـ وـاحـدـ منـ القـاضـيـنـ ، أوـ منـ القـضـاـةـ نـاـحـيـةـ منـ نـوـاـحـيـ الـبـلـدـ يـنـظـرـ فيـ جـمـيعـ الـقـضـاـيـاـ الـمـتـعـلـقـةـ بـتـلـكـ النـاـحـيـةـ وـسـكـانـهـاـ .

الـحـالـةـ الثـانـيـةـ :

أن يـولـيـ كـلـ وـاحـدـ منـ القـاضـيـنـ ، أوـ منـ القـضـاـةـ نوعـ منـ الـقـضـاـيـاـ كـأـنـ يـكـونـ وـاحـدـ مـنـهـمـ مـخـتـصـاـ فيـ الـقـضـاءـ فيـ الـأـنـكـحةـ ،ـ وـالـآـخـرـ فيـ الـعـقـارـاتـ ،ـ وـالـثـالـثـ فيـ الـجـزـاءـاتـ وـنـحـوـهـاـ .

وهـاتـانـ الـحـالـتـانـ جـائزـتـانـ فيـ قولـ جـمـهـورـ الـعـلـمـاءـ .ـ انـظـرـ «ـجـامـعـ الـفـصـولـيـينـ جـ ١ـ صـ ٢١ـ -ـ الـفـتاـوىـ الـهـنـدـيـةـ جـ ٣ـ صـ ٤٤٦ـ ،ـ حـاشـيـةـ الـدـسـوـقـيـ جـ ٤ـ صـ ١٣٤ـ ،ـ رـوـضـةـ الـطـالـبـيـنـ جـ ١١ـ صـ ١٢٠ـ -ـ نـهـاـيـةـ الـمـحـتـاجـ جـ ٨ـ صـ ٢٣١ـ ،ـ مـغـنـيـ الـمـحـتـاجـ جـ ٤ـ صـ ٣٧٩ـ -ـ الـمـغـنـيـ جـ ٩ـ صـ ١٠٥ـ -ـ الـمـبـدـعـ جـ ١٠ـ صـ ١٥ـ ،ـ الـإـنـصـافـ جـ ١١ـ صـ ١٦٨ـ »ـ .ـ

ولـمـ أـقـفـ عـلـىـ ماـ يـدـلـ عـلـىـ عـدـمـ جـواـزـ ذـلـكـ إـلـاـ قولـ فيـ مـذـهـبـ الـحـنـابـلـةـ ذـكـرـهـ الـمـرـداـويـ فيـ الـإـنـصـافـ جـ ١١ـ صـ ١٦٨ـ حـيـثـ قـالـ «ـوقـيلـ :ـ إـنـ اـتـحـدـ عـمـلـهـماـ أـوـ الزـمـنـ أـوـ الـمـحـلـ لـمـ يـجـزـ وـلـاـ جـازـ»ـ وـهـذـاـ رـأـيـ ضـعـيفـ لـاـ يـخـدـمـ الـمـصـلـحـةـ الـعـامـةـ .ـ وـالـأـخـذـ بـهـ يـوـقـعـ الـأـمـةـ فـيـ الـعـرـجـ فـقـدـ تـكـرـ القـضـاـيـاـ وـالـخـصـومـاتـ وـتـتـعـقـدـ الـأـمـورـ وـالـمـعـاـملـاتـ =

كما في زماننا ولا يستطيع قاض واحد أن يقوم بجميع الأعمال المتعلقة بولايته . لذا فما ذهب إليه جمهور العلماء من جواز تولية قاضيين في بلد واحد إذا اختلف اختصاص كل واحد منهم مكاناً أو نوعاً أقوى وأرجح ، وهو الذي عليه العمل قديماً وحديثاً ولا يستقيم حال المسلمين اليوم بغير القول به .

الحالة الثالثة :

أن يولي قاضيان فأكثر عملاً واحداً في بلد واحد على السواء ، فيكون كل قاض عام النظر في جميع نواحي البلد وفي كافة القضايا المتعلقة بسكناه . وهذه الحالة لها صورتان .  
فإما أن يتشرط اجتماعهما على الحكم ، وعدم انفراد أحدهما فيه ، وهو ما يسمى بالقضاء المشترك . وإما أن لا يتشرط اجتماعهما على الحكم ، فيحكم كل واحد منهما وحده مستقلاً عن الآخر . وتفصيل ذلك في ما يأتي .

الصورة الأولى :

أن يتشرط اجتماعهما على الحكم وعدم انفراد أحدهما فيه ، وإن حكم أحدهما وحده يكون حكمه غير نافذ . وقد اختلف العلماء في جواز ذلك على قولين :

القول الأول : أن تعيين قاضيين في بلد واحد بشرط اجتماعهما على الحكم لا يجوز .

قال بذلك :

المالكية : انظر « حاشية الدسوقي » ج ٤ ص ١٣٤ - تبصرة الحكماء ج ١ ص ١٩ - بداية المجتهد ج ٢ ص ٤٦٠ » .

وقال به الشافعية : انظر « نهاية المحتاج » ج ٨ ص ٢٣١ ، روضة الطالبين ج ١١ ص ١٢١ ، مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٨٠ » .

.....  
.....  
وهو قول للحنابلة اختاره أبو الخطاب : انظر « المغني ج ٩ ص ١٠٥ ، المبدع ج ١٠ ص ١٥ ». .

استدل جمهور العلماء على قولهم هذا بأن التقليد على هذه الصورة يؤدي إلى إيقاف الخصومات ، لأن القاضيين يختلفان في الاجتئاد ويرى أحدهما ما لا يرى الآخر ، وفي ذلك مفسدة يجب رفعها ولا ترتفع إلا بالقول بعدم الجواز .

انظر « تبصرة الحكماء ج ١ ص ١٩ ، مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٨٠ - المغني ج ٤ ص ١٠٥ » .

وأجيب عن هذا بأن هذا نوع من التقييد الذي يملكهولي الأمر بما يرى من وجوه المصلحة . أما المفسدة المذكورة فلا وجود لها ، لأنه عند الاختلاف يرفع الأمر إلى من هو أعلى منهما ليفصل فيه .  
انظر « نظام القضاء في الإسلام ص ٩٥ » .

ويحاب عن ذلك : بأن المفسدة المتوقعة عند من ينظر في القضية ابتداء تحصل كذلك عند القضاة الذين هم أعلى .

كما أجيب عن دليل الجمهور كذلك بأنه يمكن أن يقال : إنه إذا اشترط عند التعدد أن يكونوا ثلاثة أو خمسة ، وأجازولي الأمر عند الاختلاف الأخذ برأي الأغلبية ، فإن ذلك لا يؤدي إلى عدم الحكم ولا إلى تعطل القضاء ، لأنولي الأمر حين ينص على الأخذ برأي الأغلبية تكون الأقلية معزولة عن الحكم .

انظر « المرجع السابق » .

ويحاب عن ذلك بأن الآراء والاجتهادات ليست مقصورة على رأيين فقط حتى يمكن أن يقال : إنهم إن كانوا ثلاثة أو خمسة فيؤخذ برأي الأغلبية ، فإن الآراء قد تتعدد بتنوع القضاة .

القول الثاني : أن تعدد القضاة في نظر قضية واحدة مشتركين لا

يستقل أحدهم بالحكم فيها عن الآخر جائز .  
قال بذلك :

الحنفية : انظر « الفتاوي الهندية ج ٣ ص ٣١٧ ». .  
فقد ورد في الفتاوي الهندية « السلطان إذا قلد قضاء ناحية إلى  
رجلين فقضى أحدهما لا يجوز كالوكيلين » .

وهو قول للحناشة : انظر « المغني ج ٩ ص ١٠٥ ». . وذلك لأن  
اشتراك عدد من القضاة في نظر قضية واحدة يكون استكمالاً لما  
عساه يكون من نقص في الكفاية أو في قدرة البشر .

انظر « نظام القضاء في الإسلام ص ٩٥ » .

ويجب عن ذلك بأن الضرر المتوقع والناتج عن تعيين قاضيين أو  
أكثر على هذا النحو أكثر من النفع المتوقع من إجازته ، ودفع  
المفاسد مقدم على جلب المصالح في الشريعة الإسلامية .

الترجح :

يتأمل قول جمهور العلماء واستدلالهم وإجابتهم على الاعتراضات  
الواردة على قولهم يتبيّن رجحان ما ذهبوا إليه من عدم إجازة اشتراك  
أكثر من قاض في نظر قضية واحدة ، وذلك لأن القاضي مأمور بأن  
يحكم بما يدين الله به وما يوصله إليه اجتهاده . واجتهد القضاة  
يختلف فيؤدي اشتراكهم في الحكم إلى أحد شيئين :

إما أن يحكم القاضي بما يخالف اجتهاده وبغير ما يدين الله به  
مجاراة للقضاة المشتركين معه ومجاملة لهم ، وخاصة إذا كان فيهم  
من يكبره سنًا ويتفوقه بالعلم والخبرة .

إما أن يتمسك كل قاض برأيه الذي يدين الله به . وقل أن يتفق  
رأيان اتفاقاً تاماً وخاصة في مسائل التعزير التي يدخلها الاجتهاد .  
ويؤدي ذلك إلى إيقاف الأحكام وتعطل الخصومات ، وهذا مما لا

يأتي به الإسلام .

وقد يقال إن العمل ماض على هذا ، ولم يؤد ذلك إلى إيقاف الأحكام ، ولم يكن له أثر في تعطل الخصومات لكون القضاة في الغالب يتلقون على الحكم ولا يصدر إلا عن قناعة تامة منهم .

وأقول : إن دعوى صدور الحكم بالإجماع عن قناعة تامة من الجميع فيه نظر ، لأنه لا بد أن يكون في نفس أحد القضاة شيء من الرغبة في الإضافة أو الحذف أو الزيادة أو النقصان أو الاعتراض ، ويخفي ذلك لمعارض راجح عنده .

ويتبين اختلاف الآراء فيما لو طلب من كل قاض بعد المشاوره وتبادل الآراء أن يصدر حكماً في القضية ، يصدره مكتوباً بمعزل عن القضاة الآخرين حيث يظهر اختلاف الآراء حيثشـ .

وأرى أنه يمكن الجمع بين قولي العلماء للاستفادة من المصالح الموجودة في كل قول . بحيث يمكن الاستفادة من اشتراك الآراء والمشاوره وألا يحكم كل إنسان إلا بما يدين الله تعالى به ويعتقده ، فيقال : تحال المعاملة التي بها دعوى ويحتاج النظر فيها إلى أكثر من قاض إلى قاضٍ فرد ، ويكون معلوماً من سيقوم بالاشتراك معه في نظرها . فإن اتفقت آراؤهم على حكم واحد فيصدر الحكم باسمهم جميعاً ، وإن اختلفوا في الآراء فيحكم بها القاضي الذي أحيلت عليه الدعوى وحده ، ويكون هو قد استعرض آراء القضاة الآخرين وسمعها واستفاد منها . ويكون ما يحكم به هو القول الراجح عنده ، وهو ما يدين الله به ، وفي ذلك مجال لسرعة إنجاز الأعمال وعدم تعطل الخصومات وإيقاف الأحكام بسبب التواكل واختلاف الآراء ووجهات النظر . وفيه إشعار للقاضي بالمسؤولية وشحذ لهمنه ، وحث له على طلب الحق والتعمق في البحث

والتمحیص ، والله سبحانه أعلم .

الصورة الثانية :

ألا يشترط اجتماعهما على الحكم بل يحكم كل قاضٍ بما يعرض عليه من قضائياً باستقلالٍ تامٍ . وقد اختلف العلماء في جواز ذلك على قولين :

القول الأول : أن تولية قاضيين أو أكثر في بلد واحد بشرط استقلال كل واحد بالقضاء فيما يعرض عليه جائز . سواء كانتعيين في وقت واحد أو كان في وقتين مختلفين .

قال بذلك :

الحنفية : انظر « مجمع الأنهر » ج ٢ ص ١٥١ ، الفتاوى الهندية : ج ٣ ص ١١٧ - ٤٤٧ .

والمالكية : انظر « حاشية الدسوقي على الشرح الكبير » ج ٤ ص ١٣٤ .

وهو الصحيح من قولي الشافعية :

انظر « روضة الطالبين » ج ١١ ص ١٢١ ، مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٨٠ ، نهاية المحتاج ج ٨ ص ٢٣١ ، الأحكام السلطانية ص ٧٣ .

والصحيح لدى الحنابلة : انظر « المغني » ج ٩ ص ١٠٥ ، الأحكام السلطانية ص ٦٩ ، الإنفاق ج ١١ ص ١٦٨ ، المبدع ج ١٠ ص ١٥ .

الأدلة :

استدلّ الجمهور على قولهم هذا بما يأتي :

أ - أن القاضي وكيل عن الإمام . ويجوز للموكِل أن يوكِل عنه وكيلين أو أكثر في موضوع واحد ، فالمقصود من القضاء فصل

الحكومات ، وهو يتحقق من الاثنين كما يتحقق من الواحد .  
ب - أن الحكمة من التعدد تخفيف الأعباء عن كاهل القضاة  
تمكيناً لهم من أداء واجباتهم على الوجه الأكمل .

انظر « مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٨٠ » .

ج - ولأنه يجوز لكل من الإمام والقاضي أن يستخلف في البلد  
الذي هو فيه خليفين ، فجاز أن يكون فيها قاضيان أصليان .  
انظر « المغني ج ٩ ص ١٠٦ » .

القول الثاني : أن تولية قاضيين أو أكثر في بلد واحد لا يجوز  
حتى ولو شرط استقلال كل واحد منهمما بالقضاء .

قال بذلك :

بعض الشافعية : انظر « روضة الطالبين ج ١١ ص ١٢١ - مغني  
المحتاج ج ٤ ص ٣٨٠ - نهاية المحتاج ج ٨ ص ٢٣١ » .  
وأبو الخطاب من الحنابلة : انظر « المغني ج ٩ ص ١٠٥ » .  
الأدلة :

استدل أصحاب هذا القول بما يأتي :

أ - أن تولية قاضيين في بلد واحد يؤدي إلى إيقاف إنهاء  
الخصومات لأنهما يختلفان في الاجتهاد ، ويرى أحدهما ما لا يرى  
الآخر .

انظر « المرجع السابق » .

وأجيب عن ذلك : أن كل قاض يحكم فيما عرض عليه باجتهاده  
وليس للقاضي الآخر اعتراف عليه ولا نظر له في عمله .  
انظر « المرجع السابق ص ١٠٦ » .

ب - أن ذلك يفضي إلى تجاذب الخصوم واختلافهم على من  
 تكون خصومتهم إليه .

فلا يجري ما ذكر من الخلاف<sup>(۱)</sup>

= انظر «الأحكام السلطانية للماوردي» ص ۷۳ . الأحكام السلطانية  
لأبي يعلى ص ۶۹ .

ويجاب عن ذلك بأنه في الإمكان وضع نظام يتم بواسطته إحالة  
المتخاصمين إلى القضاة بطريقة منتظمة ينتهي بها هذا الضرر  
المتوقع . كما سيأتي تفصيله قريباً .

الترجيح :

إن تشابك العلاقات بين الأفراد ، وكثرة التعامل بين الناس ، وقلة  
الوازع الديني الذي ينشأ عنه كثرة الخلافات والمنازعات ، وتكثر  
بسبيه الحاجة إلى القضاة وذلك في مثل زماننا ؛ يحتم القول بأن ما  
ذهب إليه جمهور العلماء من جواز نصب قاضيين في بلد واحد ،  
يستقل كل قاض بقضائه ، هو القول الراجح الذي لا مفر لأحد من  
القول به وترجيجه . وذلك لعدم قدرة القاضي الواحد على النظر في  
جميع القضايا الواقعية في مكان ولايته إذا كان مكانها في مثل مدن  
العصر الحاضر . وقد يجمع بين القولين فيقال : الذي يظهر عند  
التدقيق في قولي العلماء السابقين والنظر في أدلةهما أنه في الحقيقة  
لا خلاف بينهما . فالنااظر في استدلال أصحاب القول الثاني  
وكلامهم ، يرى أن قصدهم من عدم جواز اجتماع قاضيين في بلد  
واحد هو اجتماع قاضيين في نظر قضية واحدة ، كما هو مذهب  
الجمهور ، وذلك «لأنهم استدلوا بأن اجتماع القاضيين في بلد واحد  
يؤدي إلى إيقاف الخصومة ، ولا يمكن أن تقف الخصومة عند  
اجتماع القاضيين في بلد إلا عندما يشتركان في نظرها ، ويتعلق  
قضاء أحدهما بالآخر ... والله أعلم .

(۱) أي : لا يجري الخلاف المذكور في إقامة الدعوى لكون القاضيين  
كليهما في بلد واحد .

## المذكور<sup>(١)</sup> بل يخير المدعى مطلقاً<sup>(٢)</sup>

(١) ليس في كلمة «المذكور» زيادة معنى ، فقد اكتمل المعنى بدونها .

(٢) قوله هنا : بل يخير المدعى مطلقاً ، يدل على أن المدعى هو الذي له الحق في اختيار القاضي الذي تقام عنده الدعوى ، وأن ذلك الحق ليس لأحد غيره ، ولكن هذا التخيير ليس على إطلاقه ، فإنه إذا كانت الولاية على بلد القاضيين أو أكثر على السواء ، وكان كل قاضٍ مستقلاً بقضائه عن الآخر ، واختلف الخصمان في تحديد القاضي الذي ينظر النزاع الواقع بينهما ، فطلب المدعى نظر النزاع من قبل قاضٍ ، وطلب المدعى عليه نظر النزاع من قبل قاضٍ آخر ؛ فإن العلماء قد اختلفوا في كيفية فصل هذا الخلاف بين المدعى والمدعى عليه . وذلك على أربعة أقوال :

**القول الأول :**

أن يقرع بينهما عند الاختلاف . قال بذلك : الغزالى من

الشافعية :

انظر «روضة الطالبين ج ١١ ص ١٢١ » .

**القول الثاني :**

أن يخير المدعى مطلقاً . قال بذلك الحنفية كما ذكره المؤلف .

**القول الثالث :**

أن القول في ذلك لمن يختاره المدعى ، فإن استويانا في الادعاء

اعتبر القاضي الذي سبق رسوله ، فإن استويانا عمل بالقرعة . قال

ذلك المالكية :

انظر «حاشية الدسوقي ج ٤ ص ١٣٥ » .

**القول الرابع :**

أن القول في ذلك لمن يختاره المدعى فإن استويانا في الادعاء

اعتبر أقرب القاضيين إليهما ، فإن استويانا في القرب قيل : يقرع =

بيتهما ، وقيل : يمنعان من الخصومة حتى يتتفقا .

قال بذلك :

جمهور الشافعية : انظر « روضة الطالبين » ج ١١ ص ١٢١ ،  
الأحكام السلطانية ص ٧٣ » .

وقال به الحنابلة : انظر « الإنصال » ج ١١ ص ١٦٩ ، الأحكام  
السلطانية ص ٦٩ » .

ويحاجب عما ذكر عند الجميع من أن المدعى يخبر مطلقاً : بأن  
ذلك يفضي إلى تهمة علاقة المدعى بالقاضي علاقة مشبوه ، وأنه لم  
يختر هذا القاضي إلا لما يعرف عنه من أخذه الرشوة ، وميله في  
الحكم ، أو أن له اجتهاداً يوافق رغبة المدعى ، أو أنه اختاره بناء  
على اتفاق سابق بينه وبين القاضي . وهذا مما لا ينبغي .

وإن لم يكن ذلك ، وكان القاضي مشهوراً بالورع والعدل بخلاف  
غيره من القضاة ، فإنه سيزدحم عليه المدعون ، وتكثر عليه الأعمال  
وتتقلل كاهله .

وما جعل في البلد الواحد عدد من القضاة إلا لتخفيض العبء  
الذي يحمله القاضي الواحد .

والقول بأن الدعوى تنظر عند أقرب القاضيين إلى المتخصصين لا  
أثر له في الغالب . وخاصة في مثل وقتنا الحاضر ، لأن قضاة البلد  
الواحد يكونون في العادة في مكان واحد ، والخصمان كل منهما في  
جهة من البلد ، وليس أحد القضاة بأقرب إلى الخصمين من الآخر .

والقول بمنعهما من الخصومة حتى يتتفقا على القاضي الذي ينظر  
النزاع ، يفضي إلى تعطيل الأحكام وعدم البت في الخصومات ، لأن  
المدعى عليه إذا كان سيترك حتى يتتفق مع المدعى على القاضي الذي  
ينظر النزاع بينهما ، فإنه لن يتفق مع المدعى أبداً ، فهو إما معتقد

وهذا<sup>(١)</sup> ظاهر جداً لمن نظر في .....

= أنه لا حق عليه ، وإنما مماطل وظالم ، وفي كلتا الحالتين إذا ترك فسيترك . والمدعى عليه من إذا ترك لا يترك ، بل يطلب منه الحضور ، فإن حضر ، وإن أحضر بواسطة السلطة .

الرجوع :

بعد الاطلاع على آراء العلماء في هذه المسألة ، ومقارنة بعضها ببعض ، وجد أنها تعود كلها في النهاية إلى الأخذ بالقرعة ، فإنه لا مناص منها عند الاختلاف .

لذا فالذى يظهر لي - والله أعلم - أن الراجح أن يعمل بالقرعة ابتداء بين المتخصصين ، حتى ولو لم يختلفا . على أن تتم القرعة المتبعة في ذلك بطريقة عادلة تضمن ألا يكون هناك مجال لتذمر القضاة من كثرة إحالة القضايا إليهم . ولا يكون هناك مجال لتذمر الخصمين من إحالة نزاعهما إلى قاضٍ معين .

ومن الطرق التي يمكن اتباعها في الأخذ بالقرعة ما هو مطبق في المحاكم بالمملكة العربية السعودية . فإن القضايا الواردة إلى المحكمة في كل يوم تجمع وتسجل في سجل الوارد العام حسب سبق تقديمها ، ثم توزع على القضاة بالترتيب حسب ترتيب أرقام مكاتبهم ، فتحال كل قضية على قاض ، ثم تعاد الإحالات مرة بعد مرة ، ولا سلطان لأحد من المتخصصين على كيفية الإحالات ، ولا علم لأحد منهم بمن ستحال عليه القضية . وفي هذا التنظيم ما يرضي جميع الأطراف ، وما لا يدع مجالاً للأخذ والردة والتنازع والتجاذب .

(١) وهذا ، أي : كون الخلاف الواقع بين أبي يوسف ومحمد في المعتبر بالأعداء خلافاً واقعاً فيما إذا اختلفت ولادة القاضي لدى المدعى عليه عن ولادة القاضي عند المدعى .

كلامهم<sup>(١)</sup> في هذه المسألة . ولقد راجعت في هذه المسألة من أثني  
بـه<sup>(٢)</sup> من ( مشايخنا )<sup>(٣)</sup> فأقررتني على ( ذلك )<sup>(٤)</sup> . والله  
( الموفق )<sup>(٥)</sup> .

وإذا قال السلطان للقاضي : لا تقضى على فلان<sup>(٦)</sup> ، ولا  
لفلان ، ولا في الحادثة الفلانية<sup>(٧)</sup> فإنه لا يصير قاضياً في ذلك  
( وأما )<sup>(٨)</sup> الكلام على أن القاضي هل يستحق الأجر أم لا ؟ فقد  
قال مولانا<sup>(٩)</sup> سري الدين عبد البر . . . . .

(١) انظر ذلك في « جامع الفصولين ج ١ ص ٢١ » .

(٢) راجعت في هذه المسألة من أثني به ، أي : شاورت فيها من أثنتها  
على الجواب الصحيح .

انظر « القاموس المحيط ج ٣ ص ٢٨٧ ، مختار الصحاح  
ص ٧٠٨ ، المعجم الوسيط ج ١ ص ٣٣١ » .

(٣) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ : « أستاذى » .

(٤) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ : « تلك » .

(٥) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب - ج) بلفظ : « اعلم » .

(٦) فلان كناية عن العلم المذكور العاقل مؤثره فلانة ، وهو ممنوع من  
الصرف .

انظر « القاموس المحيط ج ٤ ص ٢٥٦ ، مختار الصحاح  
ص ٥١٢ ، المعجم الوسيط ج ٢ ص ٧٠٢ » .

(٧) تكلم المؤلف فيما تقدم عن تقيد القضاء بالزمان ثم بالمكان ، ومثل  
هذا لتقيد القضاء بالحوادث .

(٨) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ : « فأما » .

(٩) المولى : تطلق على عدة معان ، منها : السيد والعبد وابن العم  
والحليف والشريك والجار ، والتديم ، وعلى المحب المتابع .

ولعل الأخير هو المراد في كلام المؤلف .

(بن) <sup>(١)</sup> الشحنة في شرح المنظومة <sup>(٢)</sup> ، نقلًا عن الزاهدي <sup>(٣)</sup> : القاضي لا يستحق الأجر ، وإنما يستحقه إذا لم يكن له في بيت المال شيء ، و(ذكر) <sup>(٤)</sup> في القنية <sup>(٥)</sup> رقم <sup>(٦)</sup> لظهير الدين

= انظر «المطلع» ص ٢٨٩ - معجم لغة الفقهاء ص ٤٦٩ » .

(١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ « ابن » وهو الصحيح .

(٢) المقصود بالمنظومة : هي منظومة ابن وهبان في الفقه الحنفي ، وتسمى في هذا الكتاب : المنظومة الوهابية . وسيطرق لذكرها المؤلف في عدة موضع . انظر الكلام الآتي حتى قوله : « لا يقنعون بأجرة المثل » في شرح المنظومة المذكورة المسمى : تفصيل عقد الفوائد شرح قيد الشرائد - ورقة ١٥٠ أ .

حيث أنه قد نقل من هناك بتصرف .

(٣) قوله : نقلًا عن الزاهدي ، أي : نقلًا عن شرح مختصر القدوري للزاهدي انظر « رد المحتار » ج ٧ ص ٦٠ » .

(٤) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب - ج) .

(٥) القنية : إحدى مؤلفات الإمام الزاهدي ، كما مر في ترجمته .  
انظر « القنية للزاهدي » ورقة ١٤٦ وجه أ .

(٦) رقم : أي : كتابة من قولهم : رقم يرقى رقمًا : إذا كتب ، ومنه قوله تعالى : « كتاب مرفوم » سورة المطففين آية رقم ٩ أي : مكتوب .

انظر « تاج العروس » ج ٨ ص ٣١٥ - مختار الصحاح ص ٢٥٣ » .  
والرقم الذي يقصده المؤلف . بالقنية - من اصطلاحات كتاب القنية ، حيث أن الزاهدي في كتابه في جميع المسائل ينقل عن العلماء قبله ، ويشير إلى ذلك بالمصطلح الذي وضعه لكل واحد من العلماء ، والمصطلح الذي وضعه الزاهدي لظهير الدين المرغيناني هو « ظم » ولشرف الأئمة المكي « شم » وشرح بكر خواهر زاده =

المرغيناني ، وشرف الأئمة المكي<sup>(١)</sup> وقال :<sup>(٢)</sup> القاضي إذا تولى  
قسمة التركة لا أجر له ، وإن لم تكن مؤنته<sup>(٣)</sup> في بيت المال ، ثم  
رقم<sup>(٤)</sup> للمحيط وشرح بكر خواهر زاده وقال<sup>(٥)</sup> : له الأجرة إذا لم  
تكن مؤنته في بيت المال ، لكن المستحب أن لا يأخذ . قال<sup>(٦)</sup> :  
(في البدائع)<sup>(٧)</sup> : ما ..... . . . . .

= « شب » وللمحيط « ط ». .

(١) المكي : هو برهان الدين شرف الأئمة محمود الترجمني المكي  
الخوارزمي . إمام كبير كان موجوداً في عصر محمود الناجري . كان  
ابنه محمد علاء الدين الترجمني إماماً قد بلغ رتبة الاجتهد ،  
واليهما تنتهي رياضة المذهب في زمانهما .  
انظر « الفوائد البهية » ص ٢١١ - ٢٠١ - الجوادر المضيّفة ج ٢  
ص ١٦٥ » . .

(٢) أي : الزاهدي .

(٣) المؤنة : هي القوت وما يدخل منه .

انظر « المطلع » ١٦١ - ١٦٢ ، المعجم الوسيط ج ٢ ص ٨٩٢ .  
والمقصود بها هنا الأجر الذي يتقاده القاضي من بيت المال .

(٤) أي : رقم آخر في القنية .

(٥) أي : الزاهدي .

(٦) انظر « القنية » ورقة ١٤٦ وجه أ .

(٧) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ « البديع » وهو الصحيح  
انظر « تفصيل عقد الفوائد » ورقة ١٤٨ أ .

وقد وردت هذه الجملة في القنية بلفظ « قال رحمة الله » .  
انظر « القنية » ورقة ١٤٦ أ .

والبديع هو : بديع بن أبي منصور القاضي فخر الدين إمام فاضل  
وفقيه كامل انتهت إليه رئاسة الفتوى . تفقه على نجم الأئمة =

أجاب<sup>(١)</sup> (بـ)<sup>(٢)</sup> (العلامة)<sup>(٣)</sup> (ظهير الدين والعمدة شرف الأئمة المكي)<sup>(٤)</sup> حسن في هذا الزمن ، لفساد القضاة ، إذ لو أطلق لهم (الأمر)<sup>(٥)</sup> لا يقنعون بأجر المثل<sup>(٦)</sup> ، وارتضاه

= البخاري ، وتفقه عليه مختار بن محمود الزاهدي صاحب القنية ، وله تصانيف معتبرة منها البحر المحيط المسمى منية الفقهاء . مات سنة ٦٦٨ هـ .

انظر «الفوائد البهية» ص ٥٤ ، «الجواهر المضيئة» ج ٢ ص ٣٦٣ ،  
«كشف الظنون» ج ٢ ص ١٣٥٧ - ١٨٨٦ » .

(١) ما أجاب به : هو ما ذكر في القنية منسوباً إليهما من أن القاضي إذا تولى قسمة التركة لا أجرة له ، وإن لم تكن له مؤنة في بيت المال .

(٢) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .

(٣) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب-ج) .

(٤) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب-ج) بلفظ «الظهير والشرف» .

(٥) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) وورد في النسخة (ب) بلفظ «الأجر» .

ومعنى أطلق لهم الأمر ، أي : أفتوا بجواز أخذ الأجرة من المتخصصين .

(٦) أي : أنهم لا يكتفون بالأجرة المعتادة ، وأنه سيحصل بسبب ذلك خلاف بينهم وبين المتخصصين .

وسيأتي قريباً أنه إذا لم يكن للقاضي رزق في بيت المال ، ووضع نظام يحدد أجرة القاضي على المتخصصين ، وكيفية دفعها ومن المسؤول عن ذلك أن ذلك جائز إن شاء الله تعالى .

لأن الأجرة في العادة تكون بمقابل العمل والقاضي قد عمل وبذلك وسعه في إنهاء الخلاف القائم .

وفي القول بعدم جواز أخذهم الأجرة من المتخصصين إذا لم يكن =

(المحقق)<sup>(١)</sup> شيخ شيخنا<sup>(٢)</sup> سري الدين (بن)<sup>(٣)</sup> عبد البر بن الشحنة في (شرحه) .....

= لهم رزق في بيت المال . تعطيل للقضاء وتأجيج للخصومات ، وإشعال للفتن وذلك لعدم الاشتغال بالقضاء .  
فإن كل أحد سيشغله بطلب رزقه ورزق من يمونه ولن يتفرغ أحد للقضاء .

(١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب - ج) بلفظ « العلامة » .

(٢) مشائخ المؤلف كما ورد في ترجمته هم زين الدين بن نجيم ، وعلي بن أمر الله الخنائي ، ومحمد بن محمد المشرقي ، وأمين الدين محمد بن عبد العال .

ولم أقف على أن أحداً من هؤلاء قد أخذ عن عبد البر بن الشحنة المتوفى سنة ٩٢١ هـ ، ومن مشائخ ابن نجيم وتلاميذ عبد البر بن الشحنة أحمد شلبي ، وكلمة شيخ شيخنا هنا لا تنطبق على ابن نجيم ولا على أحمد شلبي ولا على علي الخنائي .

فابن نجيم ولد بعد وفاة عبد البر بأربع سنوات ، وأحمد شلبي مات سنة ٩٤٧ هـ ، والمؤلف صغير ، وعلي الخنائي ولد سنة ٩١٤ هـ قبل وفاة عبد البر بسبع سنوات فقط .

فالأقرب أن يكون المراد بشيخنا هنا هو محمد المشرقي فهو شيخ المؤلف ، وكان عمره عند وفاة عبد البر عشرين سنة ، فيحتمل أنه أخذ عنه ، ويحتمل أنه أمين الدين بن عبد العال المتوفى سنة ٩٦٨ هـ .

فهو شيخ المؤلف ، ولكنني لم أقف على تاريخ ولادته ، ولعله أخذ عن عبد البر بن الشحنة .

(٣) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب) وهو الصحيح لكونه لا معنى له .

للمنظومة)<sup>(١)</sup> الوهابية حيث قال :<sup>(٢)</sup> وليس له أجر وإن كان قاسماً ، وإن لم يكن (له)<sup>(٣)</sup> في بيت (المال)<sup>(٤)</sup> (مقدر)<sup>(٥)</sup>

(١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ : « شرح المنظومة » .

(٢) انظر « تفصيل عقد الفوائد شرح قيد الشرائد ورقة ١٤٨ الوجه أ » .

حيث الكلام الآتي حتى قوله : « فالقول الأول ينصر » من هناك ، وهو كلام منظوم ، وقد وقع في نقله بعض الأخطاء والزيادة ، ونصه من مرجعه :

وليس له أجر وإن كان قاسماً وإن لم يكن في بيت مال مقرراً ورخص بعض لانعدام مقرر وفي عصرنا فالقول الأول ينصر وسائل هذا النظم هو عبد البر بن الشحنة .

وحيث أنه كلام منظوم قد ورد في مجال شرحه لمنظومة ابن وهبان ، فإن ذلك يوهم أن هذا النظم من قول ابن وهبان وليس من قول عبد البر بن الشحنة .

ولكن الصحيح أن هذا النظم من قول عبد البر بن الشحنة شارح منظومة ابن وهبان .

انظر « رد المحتار على الدر المختار ج ٧ ص ٦٠ مطلب الصحيح أنه يرجع في الأجرة إلى مقدار طول الكتاب وقصره الخ » .

حيث قال : « يتوهם أن هذه الأبيات المذكورة من الوهابية ، وليس كذلك بل هي من كلام ابن الشحنة » .

(٣) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) وهو الصحيح ، لكونها كلمة تؤثر على وزن البيت الشعري .

(٤) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب - ج) بلفظ « مال » وهو الصحيح لموافقته المصدر .

(٥) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ : « مقرر » .  
وورد في النسخة (ب) بلفظ : « مقرره » والصحيح ما ورد في =

ورَخْصُ بعْضِ لَانْعَدَامِ (مَقْدِرِ) (فِي بَيْتِ الْمَالِ)<sup>(١)</sup> وَفِي  
عَصْرِنَا فَالْقُولُ الْأَوَّلُ يَنْصُرُ ، قَلْتُ : يَنْبَغِي القُولُ بـ (تَرْجِيحِ)<sup>(٢)</sup>  
مَا فِي الْمَحِيطِ<sup>(٣)</sup> لِقَصْرِ الْعَزْمِ وَفَتُورِ الْهَمَةِ عَنِ الْعَمَلِ مِجَانًا  
خَصْوَصًا فِي (زَمَانَنَا)<sup>(٤)</sup> هَذَا ، وَلَيْسُ الْخَبَرُ كَالْعَيْانِ<sup>(٥)</sup> ، وَإِلَّا<sup>(٦)</sup>  
يَلْزَمُ (الْتَّقَاعِدِ)<sup>(٧)</sup> عَنْهُ وَفَسَادِ النَّظَامِ<sup>(٨)</sup> وَتَبَدَّلِ أَحْوَالِ الْأَنَامِ (فَلِلَّهِ

= النَّسْخَةُ (ج) لِمَوْافِقَتِهِ الْمَصْدَرِ .

(١) مَا بَيْنَ الْقَوْسَيْنِ لَمْ يَرُدْ فِي النَّسْخَةِ (بـ - ج) وَهُوَ الصَّحِيفُ لِمَوْافِقَتِهِ  
الْمَصْدَرِ ، وَلَأَنَّ إِبْرَاهِيدَ يَؤثِّرُ عَلَى وَزْنِ الْبَيْتِ الشَّعْرِيِّ .

(٢) مَا بَيْنَ الْقَوْسَيْنِ مِنَ النَّسْخَةِ (ج) حَيْثُ لَمْ يَرُدْ فِي الْأَصْلِ .

(٣) وَهُوَ مَا تَقْدِمُ مِنْ أَنْ لَهُ الْأَجْرَةِ إِذَا لَمْ تَكُنْ مَوْنَتَهُ فِي بَيْتِ الْمَالِ .

(٤) مَا بَيْنَ الْقَوْسَيْنِ وَرَدَ فِي النَّسْخَةِ (ب) بِلِفَظِ « زَمَنًا » .

(٥) لَيْسُ الْخَبَرُ كَالْعَيْانِ .

مَثَلٌ : يَضْرِبُ لَمَنْ رَأَى شَيْئًا بَعْنَاهُ ، وَلَيْسَ لَدِيهِ شَكٌ فِي رَوْيَتِهِ  
إِيَاهُ .

انْظُرْ « الْقَامُوسُ الْمَحِيطُ ج ٤ ص ٢٥٢ ، الْمَعْجَمُ الْوَسِيْطُ ج ٢  
ص ٦٤١ » .

(٦) أَيْ : وَإِلَّا فَالْقُولُ بَعْدَ جُوازِ أَخْذِ الْقَاضِيِّ الْأَجْرَةِ عَلَى الْقَضَاءِ وَإِنَّ  
لَمْ تَكُنْ مَوْنَتَهُ فِي بَيْتِ الْمَالِ .

(٧) مَا بَيْنَ الْقَوْسَيْنِ وَرَدَ فِي النَّسْخَةِ (ب) بِلِفَظِ « النَّفَاعَةُ » وَالْتَّقَاعِدُ عَنِ  
الْأَمْرِ : هُوَ تَرْكُهُ وَعَدْمُ الْاِهْتِمَامِ بِهِ .

انْظُرْ « مُخْتَارُ الصَّاحِحِ ص ٥٤٤ ، الْقَامُوسُ الْمَحِيطُ ج ١  
ص ٣٢٩ ، الْمَعْجَمُ الْوَسِيْطُ ج ٢ ص ٧٤٨ » .

(٨) النَّظَامُ هُوَ : الْخَيْطُ الَّذِي يَنْظُمُ بِهِ الْلُّؤْلُؤُ وَيَجْمِعُ بِهِ  
وَنَظَامُ الْأَمْرِ قَوَامُهُ وَعَمَادُهُ .

انْظُرْ « الْقَامُوسُ الْمَحِيطُ ج ٤ ص ١٨١ ، الْمَعْجَمُ الْوَسِيْطُ ج ٢ =

## الأمرُ من قبْلٍ وَمِن بَعْدٍ<sup>(١)</sup> (انتهى) <sup>(٢)</sup>

= ص ٩٣٣ ، معجم لغة الفقهاء ص ٤٨٢ ، الصاحح ص ٦٦٧ .  
والمقصود فساد نظام الأمة وأحوال معيشتها ، وذلك بكثرة  
المنازعات والخصومات وإلقاء الناس إلى اعتداء بعضهم على بعض  
لعدم الفصل في خصوماتهم ومنازعاتهم .

(١) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .  
وهو مقتبس من قوله تعالى :

﴿ وَهُنَّ مِنْ بَعْدِ غَلَبِهِمْ سَيَغْلِبُونَ . فِي بَضَعِ سِنِينَ لَهُ الْأَمْرُ مِنْ قَبْلٍ  
وَمِنْ بَعْدٍ وَيُوَمَّدِ يُفْرَحُ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ . سورة الروم آية رقم ٤ .

(٢) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب - ج) .  
وهذا الخلاف الذي ذكره المؤلف في مدى جوازأخذ القاضي  
الأجرة على القضاء إنما هو خلاف بين علماء الأحناف فقط ، وقد  
اختلف علماء المذاهب الأربعة جميعهم في هذه المسألة .  
فأخذ القاضي مالاً مقابل قيامه بأعمال القضاء وانقطاعه له  
واشتغاله فيه يكون على نوعين :  
**النوع الأول :**

أن يأخذ القاضي المال من بيت مال المسلمين .  
وذلك على حالتين : إما أن يكون على وجه الإجارة أو على وجه  
الرزق .

**الحالة الأولى :**  
أن يكون ما يأخذة القاضي من بيت مال المسلمين على وجه  
الإجارة . وفي هذه الحالة اختلف العلماء في جواز ذلك على  
قولين :

**القول الأول :** لا يجوز للقاضي أن يأخذ من بيت المال شيئاً على =

وجه الإجارة على القضاء .

قال بذلك :

جمهور العلماء من الحنفية : انظر « بداع الصنائع » ج ٧ ص ١٣ ،  
الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣٢٩ .

والمالكية : انظر « مواهب الجليل » ج ٦ ص ١٠٢ - ١٢٠ ، تبصرة  
الحكام ج ١ ص ٢٢ ، حاشية الدسوقي ج ٤ ص ١٣١ .

والشافعية : انظر « نهاية المحتاج » ج ٨ ص ٢٣٩ ، روضة الطالبين  
ج ١١ ص ١٣٧ ، المجموع ج ١٩ ص ١١٢ .

والحنابلة : انظر « أعلام المؤقين » ج ٤ ص ٢٣٢ ، شرح متنه  
الإرادات ج ٣ ص ٤٦٢ .

الأدلة :

استدل الجمهور على قولهم هذا بما يأتي :

أ - ما رواه ابن أبي شيبة عن عمر رضي الله عنه قال : لا ينبغي لقاضي  
المسلمين أن يأخذ أجراً ولا صاحب مغنمهم .  
انظر « المصنف » ج ٦ ص ٥٠٥ .

ورواه عبد الرزاق بلفظ « أن عمر كره أن يؤخذ على القضاء رزق  
صاحب مغنمهم » .

انظر « المصنف » ج ٨ ص ٢٩٧ ، وانظر « شرح المتنه » ج ٣  
ص ٤٦٢ ، المبدع ج ١ ص ١٣ - شرح أدب القاضي للخصاف ج ٢  
ص ١٨ .

ب - أن القضاء عمل غير معلوم ، وما كان كذلك لا يجوز أخذ  
الأجرة عليه .

القول الثاني : يجوز للقاضي أن يأخذ من بيت المال مالاً على وجه  
الأجرة على القضاء . وذلك وجه للشافعية : انظر « روضة الطالبين  
» ج ١١ ص ١٣٧ .

---

الترجيع :

من ينظر في قول جمهور العلماء في هذه المسألة وأدلةهم وما ينبغي أن يكون عليه القاضي يتبيّن له رجحان قول الجمّهور من أنه لا يجوز أخذ الأجرة على القضاء من بيت المال ، وذلك لأن الإجارة لها شروط لا تتحقق في مثل هذه الإجارة ، والقضاء من المصالح العامة ، وقد يكون واجباً في بعض الحالات ، فلا يستأجر الإنسان لأداء ما فرض عليه .

الحالة الثانية :

أن يكون ما يأخذ القاضي من بيت المال على وجه الرزق والكفاية فقط ولها صورتان :

الصورة الأولى : أن يكون القاضي فقيراً محتاجاً لما يكتفي ويكتفي من يعوله .

ففي هذه الصورة يجوز له أخذ الرزق من بيت المال ، بل يندب إلى ذلك .

قال بذلك عامة الفقهاء .

انظر « بدائع الصنائع ج ٧ ص ١٣ - الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣٢٩ ، مواهب الجليل ج ٦ ص ١٠٢ - ١٢٠ ، تبصرة الحكماء ج ١ ص ٢٣ ، حاشية الدسوقي ج ٤ ص ١٣١ ، نهاية المحتاج ج ٨ ص ٢٣٩ ، روضة الطالبين ج ١١ ص ١٣٧ ، المجموع ج ١٩ ص ١١٢ . أعلام الموقعين ج ٤ ص ٢٢٢ ، شرح متهى الإرادات ج ٣ ص ٤٦٢ » .

الصورة الثانية : أن يكون القاضي غنياً غير محتاج للرزق واجداً لما يكتفي ويكتفي من يعوله .

وقد اختلف العلماء في جواز أخذ القاضي رزقاً من بيت المال إذا كان غنياً .

وذلك على قولين :

القول الأول : يجوز للقاضي أن يأخذ رزقه من بيت المال وإن كان غنياً  
وغير محتاج إليه .

قال بذلك :

الحنفية : انظر « بدائع الصنائع ج ٧ ص ١٣ - ١٤ ، الفتاوى الهندية  
ج ٣ ص ٣٢٩ » .

وقال به المالكية : انظر : « تبصرة الحكماء ج ١ ص ٢٣ - ٢٤ ،  
مواهب الجليل ج ٦ ص ١٢٠ » .

والشافعية : انظر « روضة الطالبين ج ١١ ص ١٣٧ ، مغني المحتاج  
ج ٤ ص ٣٨٩ » .

وهو الصحيح لدى الحنابلة :

انظر « المغني ج ٩ ص ٣٧ ، المبدع ج ١٠ ص ١٣ ، الإنفاق  
ج ١١ ص ١٦٥ » .

وقد استدل الجمهور على قولهم هذا بما يأتي :

أ - ما رواه البخاري عن عبد الله بن السعدي أنه قدم على عمر في  
خلافته فقال له عمر : ألم أحدثك أنك تلي من أعمال الناس أعمالاً ،  
فإذا أعطيت العمالة كرهتها ؟ فقلت : بلـى : فقال عمر : ما تريـد إلى  
ذلك ؟ قلت : إن لي أفراساً وأعبدـاً ، وأنا بـخـير ، وأـرـيدـ أن تكون  
عماليـ صـدـقةـ عـلـىـ الـمـسـلـمـينـ . قالـ عمرـ : لـاـ تـفـعـلـ ، فـلـانـيـ كـنـتـ أـرـدـتـ  
الـذـيـ أـرـدـتـ ، وـكـانـ رـسـوـلـ اللـهـ ﷺ يـعـطـيـنـيـ العـطـاءـ فـأـقـولـ : أـعـطـهـ أـفـقـرـ إـلـيـهـ  
مـنـيـ ، حـتـىـ أـعـطـانـيـ مـرـةـ مـالـاـ ، فـقـلـتـ : أـعـطـهـ أـفـقـرـ إـلـيـهـ مـنـيـ ، فـقـالـ النـبـيـ  
ﷺ « خـذـهـ فـتـمـوـلـهـ وـتـصـدـقـ بـهـ ، فـمـاـ جـاءـكـ مـنـ هـذـاـ مـالـ وـأـنـتـ غـيـرـ  
مـشـرـفـ وـلـاـ سـائـلـ ، فـخـذـهـ ، وـإـلـاـ فـلـاتـبـعـ نـفـسـكـ » . اـ.ـهـ .

انظر « صحيح البخاري ج ٨ ص ١١١ » .

وهـذـاـ حـدـيـثـ صـرـيـحـ فـيـ جـواـزـ أـخـذـ الرـزـقـ مـنـ بـيـتـ الـمـالـ وـإـنـ لمـ يـكـنـ  
الـأـخـذـ مـحـتـاجـاـ .

ب - ما رواه ابن سعد في الطبقات الكبرى .

عن عطاء بن السائب قال : لما استخلف أبو بكر أصبح غاديًّا إلى السوق وعلى رقبته أثواب يتجر بها ، فلقيه عمر بن الخطاب وأبو عبيده بن الجراح فقال له : أين تريد يا خليفة رسول الله ؟ قال : السوق . قالا : تصنع ماذا وقد وليت أمر المسلمين ؟ قال : فمن أين أطعم عيالي ؟ قالا له : انطلق حتى نفرض لك شيئاً ، فانطلق معهما ففرضوا له كل يوم شطر شاة . . . الخ .

انظر « الطبقات الكبرى ج ٣ ص ١٨٤ » .

ومثله ما رواه ابن سعد :

عن عمرو بن ميمون عن أبيه قال : لما استخلف أبو بكر جعلوا له ألفين ، فقال : زيدوني فإن لي عيالاً ، وقد شغلتني عن التجارة . قال : فزادوه خمسة . قال : إما أن تكون ألفين فزادوه خمسة ، أو كانت ألفين وخمسة فزادوه خمسة .

انظر « المرجع السابق ص ١٨٥ » .

وهذا صريح في جوازأخذ الرزق على القضاء .

وإذا جاز للسلطانأخذ الرزق على عمله فالقاضي مثله في ذلك لكونه نائباً عنه وقادماً مقاماً .

ج - ما رواه سعيد بن أبي عروبة عن أبي مجلز أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه بعث عمار بن ياسر إلى أهل الكوفة على صلاتهم وجيوشهم ، وعبد الله بن مسعود على قصائهم وبيت مالهم ، وعثمان بن حنيف على مساحة الأرض ، ثم فرض لهم في كل يوم شاة بينهم . شطرها وسوقطها لعمار والشطر الآخر بين هذين .

انظر « أحكام أهل الذمة ج ١ ص ١٠٧ ، إرواء الغليل ج ٨ ص ٢٣٣ ، المحتلى ج ٦ ص ١١٦ ، الأموال ص ٨٦ - ٨٧ ، الخراج ص ٣٦ ، شرح أدب القاضي للخصاف ج ٢ ص ٩ » . والآثار عن عمر

في هذا المعنى كثيرة .

د - أن الناس بحاجة إلى القضاء ، ولا تستقيم أمورهم ، ولا تصلح أحوالهم بدونه ، وقد قال الإمام أحمد : « لا بد للناس من حاكم أذهب حقوق الناس » .

انظر « المغني ج ٩ ص ٣٧ » .

فالقضاء من المصالح العامة ، ولو لم يجز فرض الرزق للقاضي لتركه الناس واشتغلوا عنه بطلب الرزق ، ولتعطلت المصالح وضاعت الحقوق .

القول الثاني : لا يجوز للقاضيأخذ الرزق من بيت المال إذا كان غنياً ويجد كفایته .

قال بذلك :

بعض الحنفية : انظر « بداع الصنائع ج ٧ ص ١٣ - ١٤ » .  
وي بعض الحنابلة : انظر « المغني ج ٩ ص ٣٧ ، المبدع ج ١٠ ص ١٣ ، الإنفاق ج ١١ ص ١٦٥ » .  
وقد عللوا ذلك بما يأتي :

أ - أن القضاء يختص فاعله أن يكون من أهل القرابة فهو كالصلة .  
انظر « المبدع ج ١٠ ص ١٣ ، المغني ج ٩ ص ٣٧ » .  
ويحاب عن ذلك بأن القضاء وإن كان يتقرب به إلى الله تعالى فإنه لا يشابه الصلة من كل وجه .

فترك القضاء والاستكاف عنه يعطى مصالح الناس ويضيع حقوقهم ، وضرر ذلك لا يخفى على أحد . بخلاف الاستكاف عن إماماة الصلة فإن الإمام يؤدي الصلة لنفسه . والذين تتوفّر فيهم شروط الإمامة أكثر من الذين تتوفّر فيهم شروط القضاء .

ب - أن تركأخذ الرزق أبلغ في المهابة وأدعى للنفوس إلى اعتقاد التعظيم والإجلال .

انظر «تبصرة الحكماء ج ١ ص ٢٣» .

ويجابت عن ذلك بأن الأبلغ في المهابة : الوقار والعلم . وقد أخذ أبو بكر الرزق من بيت المال ولم يؤثر ذلك على مهابته بين الناس .  
الراجع :

بتأمل آراء الفقهاء المتقدمة واستدلالاتهم وإجاباتهم واستنتاجاتهم وبالنظر فيما عليه المسلمون الآن من الابتعاد عن الاشتغال بالقضاء وتواكل الناس في هذا المجال أرى أن الراجح هو ما ذهب إليه جمهور العلماء من أن القاضي يجوز لهأخذ الرزق من بيت المال حتى ولو كان غنياً يجد كفايته .

فمن مقومات العدل في هذا الزمان استمرار القاضي في مكان عمله ، والتزامه بمواعيده وعدم تخلفه عن مجلس حكمه .

ولا يكون هذا الالتزام بالمواعيد والالتزام بالحضور إلى مكان الحكم في زمن محدد إلا من له مصلحة ظاهرة تدعوه إلى ترك مصالحة الأخرى .

فالإنسان قد جبل على طلب الرزق ، والبحث عن المال .  
وبالمقابل فهو يبتعد عن كل ما يمنعه من ذلك ويشغله عنه .  
وقد تقدم في الاستدلال أن الصحابة رضي الله عنهم قد أوسعوا الرزق على القضاة والولاة لما رأوا أن في ذلك مصلحة ظاهرة للمسلمين .

النوع الثاني :

أن يأخذ القاضي المال من المتخصصين :

وللقاضي في ذلك حالتان :

الحالة الأولى :

أن يكون للقاضي رزق في بيت المال يكفيه ويكتفي من يعوله . ففي هذه الحالة لا يجوز للقاضي أن يأخذ أجراً من المتخصصين إطلاقاً على قول عامة الفقهاء .

انظر «قرة عيون الأخبار» ج ٧ ص ٥٩ ، الشرح الصغير ج ٥ ص ٥٠٢ ، روضة الطالبين ج ١١ ص ١٤٢ ، المغني ج ٩ ص ٣٨ ، «الإنصاف» ج ١١ ص ١٦٦».

وذلك لأن القاضي يستوفي حقوقه من بيت المال ، وهو وإن لم يكن أجيراً في القضاء ، فهو كالأجير في عدم جوازأخذ شيء زائد على ما فرض له .

#### الحالة الثانية :

ألا يكون للقاضي مؤنة ولا رزق في بيت المال :  
وفي هذه الحالة اختلف العلماء في جوازأخذ القاضي أجراً من المتخاصمين ، وذلك على قولين :  
القول الأول : يجوز للقاضي أن يأخذ الأجرة من المتخاصمين إذا لم يكن له مؤنة ولا رزق من بيت المال يكفيه ويكتفي من يعول .  
وهذا هو القول الصحيح لدى الحنفية .

انظر «حاشية قرة عيون الأخبار» ج ٧ ص ٦٠» .  
وهو الصحيح لدى الشافعية :  
انظر «المجموع» ج ١٩ ص ١٢٨ ، روضة الطالبين ج ١١ ص ١٤٢» .

وهو الصحيح لدى الحنابلة :  
انظر «المغني» ج ٩ ص ٣٨ ، «المبدع» ج ١٠ ص ١٤ ، «الإنصاف» ج ١١ ص ١٦٦» .

وذلك : لأن الأجرة مقابل عمل عليه منه كلفة ومشقة في الدنيا والآخرة . ولأنه ينقطع له للكسب على نفسه .

القول الثاني : لا يجوز للقاضي أن يأخذ أجراً من المتخاصمين وإن لم يكن له رزق ولا مؤنة في بيت المال .  
قال بذلك بعض الحنفية : انظر «المرجع السابق لهم» .

وقال به المالكية : انظر « الشرح الصغير ج ٥ ص ٥٠٢ » .

وقال به بعض الشافعية : انظر « المراجع السابقة لهم » .

وقال به بعض الحنابلة : انظر « المراجع السابقة لهم » .

وذلك :

أ - لأن أخذ الأجرة من المتخاصمين من أكل أموال الناس بالباطل .

انظر « الشرح الصغير ج ٥ ص ٥٠٢ » .

ويجاب عن ذلك بأنه لا وجه لكون ذلك أكلًا لأموال الناس بالباطل ، فهو عقد على منفعة جائزة بين الطرفين .

ب - أن ذلك يفضي إلى الرشوة والجور في الحكم .

ويجاب عن ذلك بأن الأجرة مقدرة للقاضي من قبل الطرفين قبل النظر في القضية ، ولا أثر لها على الحكم إذا كانت مقدرة على هذا النحو كمًا وكيفًا .

الترجيح :

بعد الاطلاع على قولى العلماء السابق ذكرهم وأدراتهم وما أجب به أصحاب القول الأول عن أدلة أصحاب القول الثاني . وبالنظر إلى ما يتحقق المصلحة العامة للناس بدون ضرر أو مخالفة للشرع ، يتبيّن رجحان ما قاله أصحاب القول الأول من جواز أخذ القاضي الأجرة من المتخاصمين إذا لم يكن له في بيت المال مؤنة تكفيه .

وهذا هو الذي صصحه المؤلف وصححه الشافعية والحنابلة .

ولكنه ينبغي في ترجيح هذا القول أن يشترط أن تكون الأجرة معلومة سابقًا ، وأن تكون متفقاً على كيفية دفعها ، وذلك بوضع نظام يكفل حسن تطبيق ذلك تطبيقاً عادلاً بين المتخاصمين .

خلاصة البحث المتقدم :

لما كان البحث المتقدم في جواز أخذ القاضي الأجرة أو الرزق على قيامه بالقضاء متشعباً .

أحببت أن أوجز ما تقدم في نقاط ليسهل على القارئ تصوّرها واستيعابها .

فأخذ القاضي المال على القضاء نوعان :

النوع الأول :

أن يكون أخذه من بيت المال وله حالتان :

الحالة الأولى :

أن يكون على وجه الأجرة ، وقد اختلف العلماء في ذلك على قولين الصحيح منهما عدم الجواز .

الحالة الثانية :

أن يكون على وجه الرزق والكافية ولها صورتان :

الصورة الأولى : أن يكون القاضي فقيراً فيجوز له الأخذ بالاتفاق .

الصورة الثانية : أن يكون القاضي غنياً ، فللعلماء في جواز ذلك قولان : الصحيح منهما جواز ذلك .

النوع الثاني :

أن يكون أخذ المال من المتخصصين وله حالتان :

الحالة الأولى :

أن يكون للقاضي رزق في بيت المال ، فلا يجوز له أخذ المال من المتخصصين بالاتفاق .

الحالة الثانية :

أن لا يكون للقاضي رزق في بيت المال ، وللعلماء في جواز ذلك قولان : الصحيح الجواز . . . والله أعلم .

**وأما المفتى<sup>(١)</sup>** فلا بأس أن يأخذ شيئاً على كتابة جواب الفتوى<sup>(٢)</sup>

(١) أي : المفتى الذي ليس له رزق في بيت المال يكفيه .

(٢) إذا كان للمفتى رزق في بيت المال يكفيه ، فلا يجوز له أن يأخذ أجرة على كتابة الفتوى .

وأما إذا لم يكن للمفتى رزق في بيت المال فقد اختلف العلماء في جواز أخذ المفتى أجراً على كتابة الفتوى ، وذلك على قولين :

**القول الأول :**

يجوز للمفتى أخذ الأجرة على كتابة الفتوى إذا لم يكن له رزق في بيت المال ، ولكنه يكره له ذلك .

قال بذلك :

الحنفية : انظر « البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٧ » ، الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣٠٩ .

وقال به المالكية : انظر « الشرح الصغير ج ٥ ص ٦٣٤ » .

وقال به الشافعية : انظر « روضة الطالبين ج ١١ ص ١١٠ » .  
وهو الصحيح لدى الحنابلة : انظر « الإنصاف ج ١١ ص ١٦٧ » .

« ٢١٢ » .

وقد علل جمهور العلماء قولهم هذا بما يأتي :

أ - قياس الإفتاء على القضاء بجامع أن كل واحد منهما لا يلزم أحداً القيام به ما لم يتعين ، فكتابة الفتوى من باب أولى .

ب - إذا قيل بوجوب الإفتاء على كل قادر وإن لم يتعين ، فالواجب عليه الإفتاء باللسان لا بالكتابة .

ج - أن الكتابة تتطلب جهداً ومالاً ووقتاً ولا يكلف الإنسان بذلك بدون مقابل .

**القول الثاني :**

=

لا يجوزأخذ الأجرة على كتابة الفتوى ، وإن لم يكن للمفتى رزق في بيت المال وهذا قول لبعض الحنابلة منهم ابن القيم : انظر «الإنصاف» ج ١١ ص ١٦٧ ، أعلام الموقعين ج ٤ ص ٢٣١ .

وذلك :

لأن الإنسان مأمور بالإجابة بلسانه ويده وإذا كان مأموراً بذلك لم يجز له أخذ الأجرة .

ويجاب عن ذلك :

بأن ما ذكر من أن الإنسان مأمور بالإجابة بلسانه ويده غير مسلم فالمفتي مأمور بالإجابة فقط .  
فإذا حصلت باللسان سقط عنه الوجوب .

الترجح :

إن كثرة الفتاوى وازدحام المستفتين على طلب الفتوى قد جعل الدولة - أيدها الله - تفرغ بعض المختصين بالإفتاء ليتولوا هذا المنصب الجليل ، ويبحثوا عن الجواب الصحيح الدقيق لكل مستفت ويكتبو الفتوى لمن طلبها .

وقد تقدم أن المفتى إذا فرغ للإفتاء ورزق على ذلك من بيت المال لم يجز له أخذ الأجرة على كتابة الفتوى .

أما إذا لم تتمكن الدولة من رزق المفتين وكفايتهم ، فإن الراجح - والله أعلم - أنه يجوز للمفتى أن يأخذ أجرة على كتابة الفتوى وذلك بشرطين :

الشرط الأول :

ألا يبادر المفتى إلى كتابة الفتوى بدون طلب من المستفتى ، بل لا بد أن تكون الكتابة بناء على طلبه وعدم اقصاره على إفتائه

وذلك ( لأن )<sup>(١)</sup> الواجب عليه<sup>(٢)</sup> الجواب باللسان دون الكتابة ، فإن قلت : إذا كان الواجب عليه ( الجواب )<sup>(٣)</sup> فقد حصل بالكتابه ووقع عن الواجب<sup>(٤)</sup> فلا يجوز لهأخذ الأجرة<sup>(٥)</sup> كما في سائر الواجبات<sup>(٦)</sup> ؛ قلت : الوجوب<sup>(٧)</sup> مقصور على الجواب ، والكتابة زائدة عليه . ( أقول )<sup>(٨)</sup> : ( بخلاف الخصال )<sup>(٩)</sup> لأن = باللسان .

#### الشرط الثاني :

ألا يكون المستفتى ممن لا يستطيع فهم الفتوى إلا بالكتابه كالأعمى والأصم ونحوهما .

فإن كان المستفتى لا يستطيع فهم الفتوى إلا بالكتابه ، فإن على المفتى إفتاءه بواسطتها بدون أجر .

أما إذا كتب المفتى الفتوى بمجرد استفتائه فلا يستحق على ذلك أجراً ، لأنه هو الذي اختار تلك الطريقة لأداء ما وجب عليه .

(١) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب) .

(٢) أي : إذا كان المفتى ممن يجب عليهم الإفتاء لخلو العصر من غيرهم .

(٣) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب) .

(٤) المقصود بالواجب هنا : هو الجواب عن الاستفتاء .

(٥) أي : لا يجوز لهأخذ الأجرة على الكتابة ، لكون الكتابة بدلاً من القول ، والجواب بالقول لا يجوز أخذ الأجرة عليه .

(٦) أي : الواجبات القولية التي هي مثل الإفتاء .

(٧) أي : وجوب الجواب على فرض حصوله .

(٨) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب - ج) .

(٩) المراد بالخصال هنا : خصال الكفارة كما فسر في هامش النسخة (ج) وهي الواجبات التي تكون في العادة واجبات مخيرة .

الواجب<sup>(١)</sup> ثمة واحد غير عين<sup>(٢)</sup> فيتعين بالفعل<sup>(٣)</sup> ولا يسبق التعين الوجود<sup>(٤)</sup> ، وهنا<sup>(٥)</sup> التعين قبل الوجود<sup>(٦)</sup> حاصل فافتراقا<sup>(٧)</sup> . . . . .

= وانظر «تفصيل عقد الفوائد بشرح قيد الشرائد ورقة ١٤٨ الوجه أ» .

(١) أي : الواجب من الواجبات المخيرة التي تعين إلا بالفعل كخصال الكفارة مثلاً .

(٢) أي : واحد من الخصال غير معين .

(٣) أي : يتعين الواحد من الواجبات المخيرة بفعله .

(٤) المقصود بالوجود هنا : فعل الواجب المخير ، أي : فلا يسبق تعينه اختياره وفعله .

(٥) أي : هنا في مسألة الجواب بالكتابة أو اللسان .

(٦) أي : تعين الواجب حاصل قبل فعله و اختياره .

(٧) أي : فافتقرت مسألة الجواب باللسان أو الكتابة عن مسألة الكفارة بإحدى الخصال . فتعين إحدى خصال الكفارة بالتعين ولا تعين الكتابة في مسألة جواب الاستفتاء بالتعين .

وقد يقال : إن الواجب في جواب الفتوى واحد غير معين .

إما الجواب باللسان أو الجواب بالكتابة ، وتعين أحدهما بالتعين كما في خصال الكفارة .

ويجاب عن ذلك بأن الكتابة لا تعين بالتعين ، وذلك لأنه يجوز للمفتي أن يجيب بالكتابة ثم يعدل في أثنائها إلى الجواب باللسان . فيكون الجواب بالكتابة شيئاً زائداً عن الجواب باللسان ، لا يتعين على المفتى بذلك ، ولا الاستمرار عليه . بينما خصال الكفارة تعين إحداها بالتعين ، وليس في شيء منها شيء زائد عن الوجوب للنص عليها كاملة وهذا يكون الفرق .

هذا<sup>(١)</sup> وأنت خبير بأن الكف عنأخذ الأجرة على كتابة الجواب أولى ، احترازا عن القيل والقال<sup>(٢)</sup> ، وصيانة (لماء)<sup>(٣)</sup> (وجهه)<sup>(٤)</sup> عن الابتذال<sup>(٥)</sup> ، والله (الموفق)<sup>(٦)</sup> (إلى سبيل الرشاد ، وإليه المرجع والمأب)<sup>(٧)</sup> .

(١) ما بين القوسين من النسخة (ب - ج) حيث لم يرد في الأصل .

(٢) انظر « تفصيل عقد الفوائد بشرح قيد الشرائد ورقه ١٤٨ » .

والقيل : هو القول - والقال اسم من القول .

والقيل والقال هو فضول القول . وقوله هنا : احترازاً عن القيل والقال ، أي : احترازاً عن اتهامه بقبوله الرشوة ومحاباة الناس بأخذ الأجرة على الإفتاء .

(٣) ما بين القوسين من النسخة (ب - ج) حيث لم يرد في الأصل .

(٤) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ : « الوجه » .

(٥) الابتذال هو ترك التصون والتحرز .

انظر « القاموس المحيط ج ٣ ص ٣٣٣ ، المعجم الوسيط ج ١

ص ٤٥ » .

وقول المؤلف : إن الكف عنأخذ الأجرة أولى صيانة لماء الوجه عن الابتذال : يقصد به أنأخذ الأجرة على كتابة الفتوى يدعون الناس على ابتذال المفتى ، ويدعوا المفتى إلى أن ينظر إلى ما في أيدي الناس ، وهذا يخالف جملة الإفتاء وعظمتها . وعلو شأنه عند الناس ، كما كان سابقاً .

فقد ورد في « الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣١٠ » أن أبا يوسف إذا استفتى في مسألة استوى وارتدى وتعمم ، ثم أفتى تعظيمياً لأمر الإفتاء .

(٦) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ : « أعلم » .

(٧) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب - ج) .

## الفصل الثاني

في طريق القاضي إلى الحكم<sup>(١)</sup> وفيه من تقبل شهادته  
ومن لا تقبل (شهادته)<sup>(٢)</sup> (و فيه)<sup>(٣)</sup>

اعلم أن طريق القاضي إلى الحكم ( مختلف)<sup>(٤)</sup> باختلاف  
المحكوم به<sup>(٥)</sup> ، فإن كان من حقوق العباد المحسنة فالطريق  
للقضاء به عبارة عن الدعوى<sup>(٦)</sup> والمحجة . (والمحجة)<sup>(٧)</sup> إما

(١) سيأتي تعريف الحكم ومحترزات التعريف في كلام المؤلف ص  
٧٩١ « وقد ذكر المؤلف هناك أن الحكم هو :  
الإلزام في الظاهر على صفة مخصصة بأمر ظن لزومه في الواقع  
شرعًا .

(٢) ما بين القوسين من النسخة (ب) حيث لم يرد في الأصل .

(٣) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب - ج) وهو الصحيح .

(٤) ما بين القوسين ورد في النسخة (ح) بلفظ « يختلف » وهو الأصح  
ل المناسبة سياق الكلام .

(٥) المحكوم به هو حق الله تعالى أو حقوق عباده أو ما كان فيه حق الله  
تعالى وحق عباده مشتركاً .

(٦) سيأتي تعريف الدعوى في كلام المؤلف قريباً إن شاء الله تعالى انظر  
ص « ٦٨٦ » .

(٧) ما بين القوسين لم يرد في المخطوطة ، وهو من تمام المعنى كما في  
الفواكه البدريّة . وقد أظهرت لتفخيم أمرها إذ هي الجزء المهم في =

البيئة<sup>(١)</sup> أو الإقرار أو اليمين<sup>(٢)</sup>

= طريق الحكم

انظر «الفواكه البدريّة» ص ٧٨ .

(١) البيئة : هي كل ما أبان الحق . فيعملة ، من البيان ، وهو الظهور والوضوح :

انظر «المغرب» ص ٥٧ ، «أنيس الفقهاء» ص ٢٣٧ » ، وهذا في معناها العام .

أما المقصود بها في كلام المؤلف هنا فهي الشهادة ، وذلك لأنه ذكر بعد ذلك أنواع الحجج الأخرى .

(٢) اليمين لغة : القوة .

وهي اليد اليمنى ، سميت بذلك لزيادة قوتها وبطشها ، ومنه قوله تعالى : «فراغ عليهم ضرباً باليمين» الصافات آية ٩٣ .

واليمين : الحلف والقسم ، وسمي الحلف يميناً لأنهم كانوا إذا تحالفوا تصافحوا بالأيمان ، فسمى القسم يميناً لاستعمال اليمين فيه .

واليمين مؤنث جمعها أيمان - وأيمان - وأيمان .

انظر «أنيس الفقهاء» ص ١٧١ ، «القاموس المحيط» ج ٤ ص ٢٧٨ ، «لسان العرب المحيط» ج ٣ ص ١٦ » .

واليمين في اصطلاح الفقهاء : عبارة عن تأكيد الأمر وتحقيقه بذكر اسم الله تعالى أو صفة من صفاته .

انظر «أنيس الفقهاء» ص ١٧٢ » .

وقد اتفق الفقهاء - رحمهم الله تعالى - على أن اليمين وسيلة من وسائل الإثبات أمام القضاء ، وأنها مشروعة لتأكيد جانب الصدق على جانب الكذب في إثبات الحقوق أو نفيها .

انظر «المجاني الزهرية» ص ٨١ بداية الممجهد ج ٢ ص ٤٦٦ .

أو النكول عنه<sup>(١)</sup> ..

= روضة الطالبين ج ١٢ ص ٣١ وما بعدها . الإنصاف ج ١١  
ص ٢٥١ » .

ومن الأدلة على مشروعية اليمين في القضاء ما يأتي :

أ - ما رواه مسلم عن ابن عباس أن النبي ﷺ قال : « لو يعطى الناس بدعواهم ، لادعى ناس دماء رجال وأموالهم ، ولكن اليمين على المدعى عليه » .

انظر « الجامع الصحيح ج ٥ ص ١٢٨ كتاب الأقضية باب اليمين على المدعى عليه » .

ب - ما رواه مسلم عن ابن عباس أن رسول الله ﷺ قضى باليمين على المدعى عليه .

انظر « المرجع السابق - صحيح البخاري ج ٥ ص ١٦٧ ، ج ٣ ص ١٤٩ ، سنن أبي داود ج ٣ ص ٣١١ حديث رقم ٣٦١٩ » .

ومن فوائد اليمين في القضاء ، كما قال ابن القيم : تخويف المدعى عليه سوء عاقبة الحلف الكاذب ، فيحمله ذلك على الإقرار بالحق .

ومنها : القضاء عليه بنكوله عنها .

ومنها : انقطاع الخصومة وانتهاء التزاع .

ومنها : إثبات الحق بها إذا ردت على المدعى ، أو أقام معها شاهداً .

ومنها : تعجيل عقوبة الكاذب بها .

انظر « الطرق الحكمية ص ١١٢ » .

(١) أي : النكول عن اليمين .

وقد اعتبر المؤلف النكول عن اليمين طريقة من الطرق التي يتوصل بها القاضي إلى الحكم .

ولكن العلماء اختلفوا في اعتبار النكول طریقاً من الطرق التي  
يتوصل بها القاضي إلى الحكم وذلك على ثلاثة أقوال :  
القول الأول :

أن النكول يعتبر طریقاً للحكم إذا كان المدعى غير عالم علمًا يقیناً  
بما تقع عليه اليمين ، واحتضن المدعى عليه بعلم ذلك .  
ولا يعتبر النكول طریقاً للحكم إذا كان المدعى على علم بما تقع  
عليه اليمين . بل لا بد من رد اليمين عليه عند نكول المدعى عليه  
عن اليمين .

قال بذلك ابن تیمیة وابن القیم من الحنابلة .  
انظر « الطرق الحکمية » ص ١٢١ وما بعدها ، الانصاف ج ١١  
ص ٢٥٥ » .

ويتضح ذلك بالمثال :

فمثلاً ما يقضى به بمجرد النكول فقط :  
إذا ادعى شخص على آخر أنه سرق منه مالاً ، فأنكر المدعى عليه  
ذلك ، ولا بينة للمدعى على السرقة ، ونكل المدعى عليه عن  
اليمين ، فإنه يقضي على المدعى عليه لنكوله ، ولا ترد اليمين على  
المدعى ، وذلك لأن العلم بما تقع عليه اليمين في هذا المثال مما  
يعلمه المدعى عليه وحده ، فإن الغالب أن المدعى لا يرى المدعى  
عليه أثناء السرقة ، وإنما يدعي عليه لوجود قرائن وأدلة أخرى توجه  
الشبهة له فقط .

ومثال مالا يقضى فيه بالنكول وحده ولا بد من رد اليمين على  
المدعى : ما لو ادعى رجل على آخر أنه أفرضه مبلغًا من المال ،  
 وأنكر المدعى عليه هذا القرض ، ولا بينة للمدعى ، ونكل المدعى  
عليه عن اليمين ، فلا يقضى على المدعى عليه بمجرد هذا النكول ،

.....  
بل لا بد من رد اليمين على المدعى لكونه عالماً بما تقع عليه اليمين .

والفرق بين المثالين :

أن السرقة في المثال الأول قد تخفي على المدعى ، فلا يكلف اليمين على صدق دعواه ، فيقضى له بمجرد نكول المدعى عليه . وأما الإقراب في المثال الثاني ، فهو مما عمله المدعى بيده ، وهو على علم جازم بذلك إن كان صادقاً ، فيكلف اليمين على صدق دعواه إذا نكل المدعى عليه عن اليمين .

والدليل على هذا القول : هو ما ثبت عن الصحابة رضوان الله عليه عليهم - كما سيأتي في أدلة أصحاب القولين الآخرين - من الحكم بكل الأمرين حسب الحالات والوقائع .

والصحابة أنهم الناس وأعلمهم بمقاصد النبي ﷺ ، وقواعد دين الله وشرعه ، كما أنه توفيق وجمع بين أدلة المذاهب التي تجيز الحكم بالنكول مطلقاً ، والتي لا تجيزه مطلقاً ، وحمل أدلة المجيزين على الحالات التي لا يجوز فيها رد اليمين على المدعى ، وحمل أدلة المانعين على الحالات التي يجوز فيها رد اليمين على المدعى .

القول الثاني :

أن النكول عن اليمين يعتبر طريقة للحكم مطلقاً فإذا توجه على المدعى عليه يمين فنكل عن أدائها ، حكم عليه بمجرد ذلك ولا ترد اليمين على المدعى .

قال بذلك :

الحنفية : انظر « البحر الرائق ج ٧ ص ٢٠٤ - ٢٢٠ ، الفواكه البدوية ص ٨٢ » .  
وهو الصحيح لدى الحنابلة .

انظر «الإنصاف» ج ١١ ص ٢٥٥ ، المغني ج ٩ ص ٢٣٥ » .

الأدلة :

استدل أصحاب هذا القول بما يأتي :

أ - ما تقدم في حديثي ابن عباس اللذين ورد فيهما قول النبي ﷺ : « لو يعطى الناس بدعواهم لادعى ناس دماء رجال وأموالهم ، ولكن اليمين على المدعى عليه » وقول ابن عباس أن النبي ﷺ قضى باليمين على المدعى عليه ، وقد سبق تخریجهما ص ٣٧٤ .  
ووجه الدلالة فيهما أن اليمين تكون في جانب المدعى عليه .  
وعدم القضاء بالنكول ورد اليمين على المدعى فيه مخالفة لذلك .  
ويحاجب عن الاستدلال بهذين الحديثين .

بأن جعل اليمين في جانب المدعى عليه كان لقوة جانبه بالبراءة الأصلية ، فلما نكل عن اليمين ترجم جانب المدعى وليس له دليل سوى النكول ، ففترد عليه اليمين تقوية لجانبه كما في الشاهد واليمين . كما أنه ليس في الحديثين ما يدل على المنع من رد اليمين على المدعى .

ب - ما رواه البيهقي عن سالم بن عبد الله أن عبد الله بن عمر باع غلاماً له بثمانية درهم ، وباعه بالبراءة ، فقال الذي ابتهاعه لعبد الله بن عمر : بالغلام داء لم يسمه ، فاختصما إلى عثمان بن عفان فقال الرجل : باعني عبداً وبه داء لم يسمه لي . فقال عبد الله بن عمر : بعنته بالبراءة ، فقضى عثمان بن عفان على عبد الله بن عمر باليمين أن يحلف له لقد باعه الغلام وما به داء يعلمه ، فأبى عبد الله أن يحلف له ، وارتجمع العبد فباعه عبد الله بن عمر بعد ذلك بالف وخمسة درهم .

انظر السنن الكبرى ج ٥ ص ٣٢٨ - باب بيع البراءة قال الألباني

في إرواء الغليل : إسْتَادِه صَحِيحٌ .

انظر « إرواء الغليل ج ٨ ص ٢٦٤ » .

وجه الاستدلال بهذا الحديث أن عثمان رضي الله عنه لم يرد اليمين على المشتري عندما نكل ابن عمر عن اليمين وحكم عليه برد العبد بمجرد نكوله .

ويحاجب عن ذلك بأن هذه الحالة من الحالات التي لا ترد فيها اليمين ، لكون من توجّهت عليه اليمين لديه علم بما سيحلف عليه وبما تقع عليه اليمين ، فابن عمر قد طلب منه الحلف على نفي علمه بالعيوب وعلمه بالعيوب من عدمه لا يخفى عليه ، فهي تشبه مسألة دعوى القرض المتقدمة في القول الأول .

ج - أن نكول المدعى عليه عن اليمين دليل على صدق الدعوى الموجهة ضده وكذبه في إنكارها . فيكون نكوله دليلاً على رجوعه عن الإنكار والإقرار بالدعوى .

ويحاجب عن ذلك بأن المدعى عليه قد ينكّل عن اليمين تورّعاً ، أو لكونه ناسياً للتعامل الذي حصل بينه وبين المدعى ، أو أن الحقوق تشابهت عليه ، وليس لديه علم جازم بما يدّعى به المدعى ، ونحو ذلك ، فلم يتعمّن النكول دليلاً على صدق المدعى .

القول الثالث :

أن النكول عن اليمين ليس طريراً للقضاء وحده ، فإذا توجّهت يمين على أحد طرف الخصومة ونكل عن اليمين ، فلا بد من ردّ اليمين على الطرف الآخر ، ولا يحكم له إلا بيمينه .

قال بذلك :

المالكية : انظر « تبصرة الحكماء ج ١ ص ١٥٢ ، بداية المجتهد ج ٢ ص ٤٦٦ » .

والشافعية : انظر « روضة الطالبين ج ١٢ ص ٤٣ ، مغني المحتاج ج ٤ ص ٤٧٧ - ٤٧٨ .

وهو قول للحنابلة : انظر « الإنصاف ج ١١ ص ٢٥٥ . المغني ج ٩ ص ٢٣٥ » .  
الأدلة :

استدل أصحاب هذا القول بما يأتي :

أ - ما رواه الحاكم عن ابن عمر رضي الله عنهما أن النبي ﷺ رد اليمين على طالب الحق .

انظر « المستدرك ج ٤ ص ١٠٠ كتاب الأحكام ورواه الدارقطني في سنته . انظر التعليق المغني على سنن الدارقطني ج ٤ ص ٢١٣ . ورواه البيهقي في سنته ج ١٠ ص ١٨٤ وقال : « تفرد به سليمان بن عبد الرحمن الدمشقي بإسناده هذا . والاعتماد على مامضى » .

ويقصد بما مضى : ما مضى من أحاديث القسام ، كما فسر قوله هذا الصناعي في سبل السلام ج ٤ ص ١٣٦ ولأنها قد تقدمت عليه عنده .

وقال الصناعي : « إسناده ضعيف لأن مداره على محمد بن مسروق عن إسحاق بن الفرات . ومحمد لا يعرف وإسحاق مختلف فيه » .

ووجه الاستدلال بهذا الحديث صريح : أن النبي ﷺ رد اليمين على طالب الحق . وهو المدعى .

ويجاب عن ذلك بأن هذه الحالة التي رد النبي ﷺ فيها اليمين على طالب الحق من المسائل التي يكون المدعى فيها عالماً بما تقع عليه اليمين .

.....  
وليس في الحديث دليل على اطراط ذلك في كل مسألة .

ب - ما رواه البيهقي عن الشعبي أن المقداد استقرض من عثمان بن عفان رضي الله عنه سبعة آلاف درهم ، فلما تقاضاه قال : إنما هي أربعة آلاف فخاصمه إلى عمر رضي الله عنه فقال إني قد أقرضت المقداد سبعة آلاف درهم فقال المقداد : إنما هي أربعة آلاف ، فقال المقداد : أحلفه أنها سبعة آلاف . فقال عمر رضي الله عنه : أنصفك ، فألي أن يحلف ، فقال عمر : خذ ما أعطاك .

انظر « السنن الكبرى ج ١ ص ١٨٤ » .

وقال : « وهذا إسناد صحيح إلا أنه منقطع ، وهو مع ما روينا عن عمر رضي الله عنه في القساممة يؤكّد أحدهما صاحبه فيما اجتمعا فيه من مذهب عمر رضي الله عنه في رد اليمين على المدعى » . ووجه الاستدلال بهذا الأثر أن عمر رضي الله عنه رد اليمين على عثمان رضي الله عنه ، وهو صاحب الحق .

ويجب عن الاستدلال بهذا الأثر بأن هذه المسألة من المسائل التي عند المدعى علم بما تقع عليه اليمين فهي مسألة قرض ، وقد تقدم أن مسألة القرض من المسائل التي لا يحكم بها بمجرد النكول .

الترجيع :

بالاطلاع على الآراء المتقدمة وأدلتها ، وعمل الصحابة رضوان الله عليهم واختلاف النقل عنهم في الحكم بالنكول وحده أو رد اليمين ، يتبيّن لنا أن الحكم بمجرد النكول ليس شيئاً مطرداً ، كما أن الحكم برد اليمين كذلك ليس شيئاً مطرداً ، وإنما يختلف من مسألة إلى مسألة أخرى .

لذا فإن الراجح وما ينبغي الأخذ به جماعاً بين الأدلة هو ما ذهب

إليه شيخ الإسلام ابن تيمية وتلميذه ابن القيم من اعتبار حالات الأفراد والداعوی ، فلا يقضى بمجرد النكول مطلقاً ، ولا ترد اليمين على المدعى مطلقاً .

بل يقضى بالنكول عندما يختص المدعى عليه بالعلم بما تقع عليه اليمين أو بما سيحلف عليه .

وترد اليمين على المدعى عند نكول المدعى عليه إذا كان المدعى عالماً بما تقع عليه اليمين .

فكثيراً ما يتبس الأمر على المدعى عليه ، فلا يستطيع أن يجزم بالمدعى به ، ولذلك لا يستطيع أداء اليمين على شيء غير جازم به . فإذا كان المدعى على علم يقين بذلك ، وجب رد اليمين عليه لتعضد نكول المدعى عليه ويحكم له بنكول ويمين كما سبقت الإشارة إلى ذلك في الأمثلة .

هذا ، ومن الجدير بالذكر هنا أن الحنفيّة لا يعتبرون المفهوم دليلاً من الأدلة التي يستند إليها في الأحكام الشرعية . انظر « شرح المنار ص ١٩٢ » .

وفي هذه المسألة يقولون بالقضاء بالنكول ، مع أن النكول ليس دليلاً منطوقاً ، وإنما هو مفهوم من حال المدعى عليه .

..... أو القسامـة<sup>(١)</sup>

(١) القسامـة لـغـة : هي الـحسـن والـجمـال ، وهـي : الـهـدـنة ، وهـي : الجـمـاعـة يـقـسـمـون عـلـى الشـيـء وـيـأـخـذـونـه ، وهـي : الـيمـين .

انـظـر « لـسان الـعـرب الـمـحيـط جـ ٣ صـ ٨٨ ، القـامـوس الـمـحيـط جـ ٤ صـ ١٦٥ ، المعـجم الـوـسيـط جـ ٢ صـ ٧٣٥ ، المـطـلـع صـ ٣٦٨ » .

وقد عـرـفـ الفـقـهـاء القـسـامـة تـعـارـيفـ مـتـعـدـدةـ ، وـيـوجـدـ لهاـ فيـ الـمـذـهـبـ الـواـحـدـ عـدـةـ تـعـرـيفـاتـ بـعـضـهاـ شـامـلـ وـبـعـضـهاـ الـآخـرـ غـيرـ شـامـلـ ، وـحـصـرـ هـذـهـ التـعـرـيفـاتـ وـمـنـاقـشـتهاـ يـطـولـ .  
وـنـذـكـرـ هـنـاـ أـنـسـبـ التـعـرـيفـاتـ التـيـ ذـكـرـتـ لهاـ .

فالـقـسـامـةـ هـيـ :

أـيـمانـ مـعـتـبـرـةـ شـرـعاـ فيـ دـعـوىـ قـتـلـ مـعـصـومـ عـلـىـ وـجـهـ خـاصـ .

انـظـر « فـتـحـ الـقـدـيرـ جـ ٨ صـ ٣٨٤ـ مـعـنـيـ الـمـحـتـاجـ جـ ٤ صـ ١١١ـ ،  
الـمـغـنـيـ جـ ٨ صـ ٦٤ـ التـعـرـيفـاتـ صـ ١١٧ـ أـنـيـسـ الـفـقـهـاءـ صـ ٢٩٥ـ » .

وـالـقـسـامـةـ طـرـيقـ منـ طـرـقـ الـإـبـاـتـ -ـ كـمـاـ ذـكـرـ الـمـؤـلـفـ -ـ وـذـلـكـ عـنـ  
الـفـقـهـاءـ الـأـرـبـعـةـ .ـ رـحـمـهـمـ اللهـ .

انـظـر « بـدـائـعـ الـصـنـائـعـ جـ ٧ صـ ٢٨٩ـ ، الـفـواـكـهـ الـبـدـرـيـةـ صـ ٨٢ـ ،  
فـتـحـ الـقـدـيرـ جـ ٨ صـ ٣٨٣ـ ، حـاشـيـةـ الـدـسوـقـيـ جـ ٤ صـ ٢٩٣ـ -ـ بـدـايـةـ  
الـمـجـهـدـ جـ ٢ صـ ٤٢٧ـ .ـ مـعـنـيـ الـمـحـتـاجـ جـ ٤ صـ ١٠٩ـ -ـ حـاشـيـةـ  
عـمـيـرـةـ جـ ٤ صـ ١٦٣ـ ، الـأـمـ جـ ٦ صـ ٩٠ـ -ـ الـمـغـنـيـ جـ ٨ صـ ٦٤ـ ،  
الـإـنـصـافـ جـ ١٠ صـ ١٣٩ـ ، شـرـحـ الـمـتـهـىـ جـ ٣ صـ ٣٢١ـ » .

وـالـأـصـلـ فيـ الـقـسـامـةـ ماـ روـاهـ مـسـلـمـ عنـ سـهـلـ بنـ أـبـيـ حـمـةـ  
وـرـافـعـ بنـ خـدـيـجـ أـنـهـماـ قـالـاـ : خـرـجـ عـبـدـ اللهـ بنـ سـهـلـ بنـ زـيدـ  
وـمـحـيـصـةـ بنـ مـسـعـودـ بنـ زـيدـ حتـىـ إـذـاـ كـانـاـ بـخـيـرـ تـفـرـقاـ فـيـ بـعـضـ ماـ  
هـنـالـكـ ، ثـمـ إـنـ مـحـيـصـةـ يـجـدـ عـبـدـ اللهـ بنـ سـهـلـ قـتـيـلـاـ ، فـدـفـنـهـ ثـمـ أـقـبـلـ  
إـلـىـ رـسـوـلـ اللهـ ﷺـ هوـ وـحـيـصـةـ بنـ مـسـعـودـ وـعـبـدـ الرـحـمـنـ بنـ سـهـلـ ،ـ =

وكان أصغر القوم ، فذهب عبد الرحمن ليتكلّم قبل صاحبيه ، فقال له رسول الله ﷺ : كبر . فصمت ، فتكلّم أصحابه وتكلّم معهما ، فذكروا لرسول الله ﷺ مقتل عبد الله بن سهل ، فقال لهم : أتحلفون خمسين يميناً فتستحقون صاحبكم أو قاتلکم . قالوا : وكيف تحلف ولم نشهد ؟ قال : فتبرئکم يهود بخمسين يميناً . قالوا : وكيف نقبل أيمان كفار ؟ فلما رأى ذلك رسول الله ﷺ أعطى عقله .

انظر «الجامع الصحيح ج ٥ ص ٩٨ باب القسام» وروى البخاري نحوه انظر « صحيح البخاري ج ٨ ص ٤٢ » .

هذا وإذا كان الفقهاء قد اختلفوا في كيفية تطبيق القسام وعلی من تجب أيمانها .

واختلفوا في موجب القسام : هل توجب القصاص في دعوى العمد أم توجب الدية فقط ؟

فإن هذا خلاف طويل خارج عن موضوع كلام المؤلف هنا فالذى بهمنا هنا أن الفقهاء الأربعة - رحمهم الله تعالى - قد اتفقوا - كما تقدم - على أن القسام طريق من الطرق التي يتوصل بها القاضي إلى الحكم .

وسأتأتي الكلام عن موجب القسام في كلام المؤلف ص ٧٠٤ .

## أو علم القاضي<sup>(١)</sup> ..

(١) علم القاضي الذي يشير المؤلف إلى أنه طريق من طرق القضاء له  
حالتان :

### الحالة الأولى :

أن يكون علم القاضي بالدعوى المقدمة عنده كعلم غيره من الناس  
فيها ، بحيث يكون هذا العلم متواتراً ومستفيضاً بين الناس .  
فإن علم القاضي هذا من أظهر البيانات التي يعتمد عليها القاضي  
في حكمه .

إذا توافر الشيء عنده ، وتضادرت به الأخبار بحيث اشترك في  
العلم به هو وغيره من الناس ، حكم بموجب ما توافر عنده .  
فمثلاً إذا توافر عنده فسق رجل أو صلاحه أو عداوته لغيره ، أو  
فقر رجل أو موته ، لم يتحتاج إلى شاهدين عدلين ، بل بينة التواتر  
والاستفاضة أقوى من الشاهدين بكثير ، لأنها تفيد العلم .  
وشهادة الشاهدين غايتها أنها تفيد ظناً غالباً .

وحكم القاضي بعلمه هذا حكم بحجية وعيين ، ولا يتطرق إلى  
الحاكم تهمة إذا استند إليه .

قال ابن القيم - رحمه الله تعالى - الطرق الحكمية ص ٢٠٢ :  
« وهذا مما لا يعلم فيه بين العلماء نزاع » .

### الحالة الثانية :

أن يكون علم القاضي بالدعوى المقدمة عنده علمًا خاصاً به لا  
يشاركه فيه غيره من الناس .

وفي هذه الحال اتفق الفقهاء رحمهم الله تعالى على أن القاضي لا  
يجوز له الحكم بما يعلم خلافه وإن أقر به عنده بذلك مقرّ أو شهد  
به شاهدان .

وذلك لأنه لو قضى بذلك لكان قاطعاً ببطلان حكمه ومخالفته =

الحقيقة ، والحكم بما هو باطل أو مخالف للحق حرام إجماعاً .  
انظر «بدائع الصنائع» ج ٧ ص ٤٥ ، «تبصرة الحكماء» ج ٢ ص ٤٥ ،  
«حاشية الدسوقي» ج ٤ ص ١٥٨ ، «معنى المحتاج» ج ٤ ص ٣٩٨ ،  
«روضة الطالبين» ج ١١ ص ١٥٦ ، «المغني» ج ٩ ص ٥٤ .  
وأما حكم القاضي بمجرد علمه الذي لا يشاركه فيه أحد فيقع في  
ثلاث حالات .

#### الحالة الأولى :

حكم القاضي بعلمه في التزكية والجرح ، وقد اتفق فقهاء  
المذاهب الأربعة على أنه يجوز للقاضي الحكم بعلمه في التزكية  
والجرح ، فيقبل شهادة من عرف عداته ولا يحتاج إلى تعديل ويرد  
شهادة من عرف فسقه وإن عدله جماعة من الناس .  
ولم يخالف في ذلك أحد من العلماء إلا في قول ضعيف عند  
الشافعية والحنابلة .

انظر «بدائع الصنائع» ج ٧ ص ٤٥ ، «تبصرة الحكماء» ج ٢ ص ٤٥ ،  
«حاشية الدسوقي» ج ٤ ص ١٥٨ ، «معنى المحتاج» ج ٤ ص ٣٩٨ -  
٤٠٣ ، «روضة الطالبين» ج ١١ ص ١٥٦ ، «المغني» ج ٩ ص ٥٥ ،  
«الإنصاف» ج ١١ ص ٢٨٥ ، «طرق الحكمية» ص ١٩٤ .

وذلك : لأنه لو لم يحكم القاضي بعلمه في الجرح والتعديل  
لتسلسل فإن المزكيين يحتاجون إلى معرفة عدالتهم وجرحهم فإذا لم  
يعمل بعلمه احتاج كل واحد منهمما إلى مزكيين ثم كل منهمما إلى  
مزكيين وهكذا .

انظر «المغني» ج ٩ ص ٥٥ .

ثم إن هذا العلم الذي حكم به علم لا يختص به في العادة ، فغيره  
يشاركه فيه غالباً فلا تهمة ، فالعدل يكون عادة مشهوراً بين الناس

.....  
بعدالته ، وغير العدل يكون مشهوراً بفسقه وعدم عدالته .

انظر «المراجع السابقة» .

الحالة الثانية :

حكم القاضي بعلمه فيما أقر به الخصمان في مجلس الحكم إذا لم يسمع هذا الإقرار سوى القاضي .

وقد اختلف العلماء في جواز حكم القاضي بعلمه هذا وذلك على قولين :

القول الأول :

أن القاضي يحكم بما سمعه أو علمه في مجلس حكمه إطلاقاً ، سواء شهد بذلك شاهدان أو شاهد واحد أو لم يسمعه معه أحد .  
قال بذلك :

الحنفية : انظر «بدائع الصنائع» ج ٧ ص ٧ .

وقال به بعض المالكية : انظر «حاشية الدسوقي» ج ٤ ص ١٥٩ ، تبصرة الحكام ج ٢ ص ٤٥ .

وقال به الشافعية : انظر «معنى المحتاج» ج ٤ ص ٣٩٨ ، روضة الطالبين ج ١١ ص ١٥٦ .

وهو الصحيح لدى الحنابلة : انظر «الإنصاف» ج ١١ ص ٢٥٠ ، «معنى» ج ٩ ص ٥٥ .

وذلك : لأن هذا الحكم حكم بالإقرار الحاصل في مجلس القضاء لا حكم بعلم القاضي .

انظر «معنى المحتاج» ج ٤ ص ٣٩٨ .

القول الثاني :

أن القاضي لا يحكم بما سمعه أو علمه في مجلس الحكم إذا لم يستمر المقر على إقراره إلا إذا سمعه معه غيره وشهد به عليه .

قال بذلك :

الملكية : في المشهور لديهم .

انظر « تبصرة الحكم » ج ٢ ص ٤٦ حاشية الدسوقي ج ٤  
ص ١٥٩ » ، وقال به القاضي من الحنابلة .

انظر « الانصاف » ج ١١ ص ٢٥٠ ، المغني ج ٩ ص ٥٥  
وذلك لأنه يعتبر حاكماً بعلمه ولو أخذ بهذا لذهب أموال الناس  
وحكم عليهم بما لم يقرروا به .

انظر « المغني تبصرة الحكم السابقين » .

ويحاب عن ذلك بأن القاضي في مجلس القضاء إنما يسمع الإقرار  
والإقرار لا يشترط له الإشهاد ولو اشترط الإشهاد على كل كلمة يقرّ  
بها الخصم في مجلس القضاء لما تمكن القاضي من الفصل في قضية  
واحدة .

الترجيع :

بالاطلاع على قولي العلماء المتقدمين وما عللوا به من تعليقات ،  
 وبالنظر إلى ما يتحقق المصلحة العامة وما يبقى لمجلس القضاء هيئته  
وإجلاله .

فأنا أرى أن الراجح هو ما ذهب إليه أصحاب القول الأول  
المتضمن أن القاضي يحكم بموجب ما سمعه أو علمه في مجلس  
حكمه ، سواء استمر المقر على إقراره أو عدل عنه .

وذلك لأن كل مقر عندما يشعر أن في إقراره حجة عليه فإنه  
سيعدل عنه ، وخاصة إذا كان يعلم أن ذلك سيقبل منه . ولا يخفى  
ما في ذلك من الضرر .

ولو أخذ بالقول الثاني الذي يشترط فيه الإشهاد على الإقرار  
لوجود التهمة لقياس عليه غيره من الشهادة ، ولا شرط الإشهاد عليها

لنلا يرجع الشاهد ، ولاشترط الإشهاد على التزكية ولتسلسل ذلك ،  
فكل شيء مما تقدم توجد فيه التهمة المذكورة في تعليفهم .

الحالة الثالثة :

حكم القاضي بعلمه الخاص به الحاصل في غير مجلس القضاء .  
اختلاف العلماء في جواز حكم القاضي بعلمه الخاص به الحاصل  
في غير مجلس القضاء ، وذلك على قولين :

القول الأول :

لا يجوز للقاضي أن يحكم بعلمه الحاصل خارج مجلس القضاء  
إطلاقاً .

قال بذلك :

المالكية : انظر « حاشية الدسوقي » ج ٤ ص ١٥٨ ، بداية المجتهد  
ج ٢ ص ٢٧٠ ، تبصرة الحكماء ج ٢ ص ٤٥ ، الشرح الصغير ج ٥  
ص ٥٥٢ .

وهو قول الشافعية : انظر « روضة الطالبين » ج ١١ ص ١٥٦ ،  
معنوي المحتاج ج ٤ ص ٣٩٨ .

وهو الصحيح لدى الحنابلة : انظر « المعنوي » ج ٩ ص ٥٣ ،  
الإنصاف ج ١١ ص ٢٥٠ .

الأدلة :

استدل أصحاب هذا القول بما يأتي .

أ - ما رواه أبو داود عن عائشة أن النبي ﷺ بعث أبا جهم بن  
حديفة مصدقاً ، فلاحاه رجل في صدقته ، فضربه أبو جهم فشجه ،  
فأتوا النبي ﷺ فقالوا : القَوْد يا رسول الله ، فقال : لكم كذا وكذا ،  
فلم يرضُوا . فقال : لكم كذا وكذا فرُضُوا ، فقال : إني خاطب  
العشية على الناس ومخبرهم برضاكُم . قالوا : نعم ، فخطب فقال :

إن هؤلاء الليشين أتوني يريدون القَوْد ، فعرضت عليهم كذا وكذا فرضوا ، أفرضيتم؟ قالوا : لا ، فهم المهاجرون بهم ، فأمرهم رسول الله ﷺ أن يكفوا عنهم ، فكتفوا عنهم ، ثم دعاهم فزادهم ، فقال : أفرضيتم؟ قالوا : نعم . قال : إني خاطب على الناس ومخبرهم برضاكـم . قالوا : نعم ، فخطب فقال : أفرضيتم قالوا : نعم .

انظر «سنن أبي داود ج ٤ ص ١٨١» حديث رقم ٤٥٣٤ ، وسكت عنه ، وسكته عنه يدل على أنه صالح كما رُوي ذلك عنه ، انظر مقدمة سنن أبي داود ج ١ ص ١٠ .

وقال المنذري : «قال البيهقي : ومعمر بن راشد حافظ قد أقام إسناده ، فقامت به الحجـة» انظر «مختصر المنذري ج ٦ ص ٣٣٤» .

فالبيـهـيـ : لم يقض عليهم بعلمه حين أخبر القوم بأنـهـمـ رضـواـ فـأـنـكـرـواـ ذـلـكـ وـزـادـهـمـ معـ أـنـهـ يـعـلـمـ أـنـهـمـ قـدـ رـضـواـ أـوـلـأـ ،ـ وـلـيـسـواـ صـادـقـينـ فـيـ إـنـكـارـهـ .

بـ - ما رواه مسلم عن ابن عباس أنه قال : ذكر التلاعن عند رسول الله ﷺ فقال عاصم بن عدي في ذلك قوله ثم انصرف ، فأتاه رجل من قومه يشكـوـ إـلـيـهـ أـنـهـ وـجـدـ مـعـ أـهـلـهـ رـجـلـاـ ،ـ فـقـالـ عـاصـمـ :ـ مـاـ اـبـتـلـيـتـ بـهـذـاـ إـلـاـ لـقـولـيـ ،ـ فـذـهـبـ بـهـ إـلـىـ رـسـوـلـ اللهـ ﷺ ،ـ فـأـخـبـرـهـ بـالـذـيـ وـجـدـ عـلـيـهـ اـمـرـأـهـ ،ـ وـكـانـ ذـلـكـ الرـجـلـ مـصـفـراـ قـلـيلـ اللـحـمـ سـبـطـ الشـعـرـ ،ـ وـكـانـ الذـيـ اـدـعـىـ عـلـيـهـ أـنـهـ وـجـدـ عـنـدـ أـهـلـهـ خـذـلـاـ آـدـمـ كـثـيرـ اللـحـمـ ،ـ فـقـالـ رـسـوـلـ اللهـ ﷺ :ـ اللـهـمـ بـيـنـ ،ـ فـوـضـعـتـ شـبـيـهـاـ بـالـرـجـلـ الذـيـ ذـكـرـ زـوـجـهـ أـنـهـ وـجـدـ عـنـدـهـ ،ـ فـلـاعـنـ رـسـوـلـ اللهـ ﷺ بـيـنـهـمـاـ .ـ فـقـالـ رـجـلـ لـابـنـ عـبـاسـ فـيـ الـمـجـلـسـ :ـ أـهـيـ التـيـ قـالـ رـسـوـلـ اللهـ ﷺ :

لو رجمت أحداً بغير بينة رجمت هذه؟ فقال ابن عباس: لا تلك امرأة كانت تظهر في الإسلام السوء.

انظر «الجامع الصحيح ج ٤ ص ٢٠٩ - ٢١٠». فقول النبي ﷺ: «لو رجمت أحداً بغير بينة رجمت هذه» يدل على أن النبي ﷺ: يعلم أن هذه المرأة تستحق الرجم، ولكنه لا يمنعه من رجمها إلا عدم وجود البينة الظاهرة.

ج - ما رواه البخاري عن أم سلمة رضي الله عنها أن رسول الله ﷺ قال: «إنما أنا بشر وإنكم تختصمون إلي، ولعل بعضكم أن يكون أحن بحاجته من بعض، فأقضي نحو ما أسمع، فمن قضيت له بحق أخيه شيئاً فلا يأخذنه، فإنما أقطع له قطعة من النار».

انظر « صحيح البخاري ج ٨ ص ١١٢ .

فالنبي ﷺ قال: فأقضي نحو ما أسمع، فجعل مرجعه في القضاء ما يسمعه من الخصمين فقط. مع أنه ﷺ قد يعلم حقيقة الأمر بتعليم الله تعالى له .

د - ما رواه ابن شهاب عن زبيد بن الصلت: أن أبا بكر الصديق قال: لو وجدت رجلاً على حد ما أقمته عليه حتى يكون معي غيري .

انظر «فتح الباري ج ١٣ ص ١٦٠ ، نيل الأوطار ج ٩ ص ١٩٦ ، الطرق الحكيمية ص ١٩٩ ».

ه - ما رواه عبد الكريم الجزي عن عكرمه أن عمر بن الخطاب قال لعبد الرحمن بن عوف: أرأيت لو رأيت رجلاً يقتل أو يسرق أو يزني؟ قال: أرى شهادتك شهادة رجل من المسلمين ، قال: أصبحت .

انظر « صحيح البخاري ج ٨ ص ١١٣ . وقال ابن حجر في فتح

الباري ج ١٣ ص ١٥٩ » : وهذا السنن منقطع بين عكرمة ومن ذكره عنه ، لأنَّه لم يدرك عبد الرحمن فضلاً عن عمر » .  
وانظر الطرق الحكيمية ص ١٩٩ » .

و - ما رواه ابن عبيدة عن عبد الله بن شبرمة قال « قلت للشعبي : يا أبا عمرو أرأيت رجلين استشهادا على شهادة ، فمات أحدهما واستقضى الآخر ، فقال : أتُي شريح فيها وأنا جالس ، فقال : ائْتِ الْأَمِيرَ وَأَنَا أَشْهُدُ لَكَ .

انظر « فتح الباري ج ١٣ ص ١٥٩ » .

قال ابن القيم في « الطرق الحكيمية ص ١٩٩ » .

« وقد ثبت عن أبي بكر وعمر وعبد الرحمن بن عوف وابن عباس ومعاوية المنع من ذلك ولا يعرف لهم من الصحابة مخالف ... وهذا من كمال فقه الصحابة رضي الله عنهم و فإنهم أفقه الأمة وأعلمهم بمقاصد الشرع وحكمه ، فإن التهمة مؤثرة في باب الشهادات والأقضية » .

القول الثاني :

يجوز للقاضي أن يحكم بعلمه الحاصل في غير مجلس قضائه .  
قال بذلك :

الحنفية : انظر « بداع الصنائع ج ٧ ص ٧ ، الفتوى الهندية ج ٣ ص ٣٣٩ ، المبسوط ج ١٦ ص ١٠٥ - ١٠٦ » .

وهو القول الصحيح لدى الشافعية : انظر « تحفة الطالب ج ٢ ص ٤٩٥ ، روضة الطالبين ج ١١ ص ١٥٦ ، معنى المحتاج ج ٤ ص ٣٩٨ ، حاشية الشرقاوي ج ٢ ص ٤٩٥ » .

وقول للحنابلة : انظر الإنفاق ج ١١ ص ٢٥١ » .

---

### الأدلة :

استدل أصحاب هذا القول على قولهم هذا بجواز قضاء القاضي  
بعلمه بما يأتي .

أ - قوله تعالى : « يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُوْنُوا فَوَّا مِنْ لَهُ شَهَادَةً  
بِالْقَسْطِ وَلَا يَجِدُونَكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ عَلَى أَلَا تَعْدِلُوْا إِعْدِلُوْا هُوَ أَقْرَبُ  
لِلتَّقْوَىٰ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُوْنَ » الآية ٨ سورة المائدة .  
فالأمر بالقسط يوجب على القاضي الحكم بما يعلم أنه الصواب .  
فإذا علم القاضي ان ذلك ظالم وأن الآخر مظلوم ، وترك الظالم  
على ظلمه لعدم وجود البينة ، فإن ذلك لا يكون عدلاً ، وليس فيه  
من القسط شيء .

ويحاب عن ذلك بأن الآية تدل على الأمر بالشهادة بالقسط ،  
وليس فيها دلالة على أن القاضي يجب عليه الحكم بموجب علمه أو  
يجوز له ذلك .

ب - ما رواه مسلم عن طارق بن شهاب قال : أول من بدأ  
بالخطبة يوم العيد قبل الصلاة مروان ، فقام إليه رجل فقال : الصلاة  
قبل الخطبة ، فقال : قد ترك ما هنالك . فقال أبو سعيد : أما هذا  
فقد قضى ما عليه ، سمعت رسول الله ﷺ يقول : « من رأى منكم  
منكراً فليغيره بيده ، فإن لم يستطع فبلسانه ، فإن لم يستطع فقلبه ،  
وذلك أضعف الإيمان » .

انظر « الجامع الصحيح ج ١ ص ٥٠ ، سنن أبي داود ج ١  
ص ٢٩٦ باب الخطبة يوم العيد حديث رقم ١١٤٠ ». فالقاضي  
بما أعطي من السلطة ، وما به من العدالة قادر على تغيير الظلم الذي  
يعلمه ويقع بين يديه إذا كان لديه علم به .

ويحاب عن ذلك بأن القاضي مأمور بتغيير المنكر الذي يثبت لديه

بالبيئة أو الإقرار أو الاستفاضة . والمنكر الذي يثبت لديه بعلمه وحده لا يستطيع تغييره بيده لوجود التهمة . وإنما يستطيع تغييره بقوله ، وذلك بالشهادة على فاعله عند قاضٍ آخر .

ج - إذا كان القاضي يحكم باليئنه واليمين والنكول عنها وغيرها من الحجج ، وهي لا تدل إلا على ظن غالب ، فلأن يحكم القاضي بما يعلمه عملاً يقيناً أولى وأقرب إلى الحق .  
انظر « المغني ج ٩ ص ٥٤ » .

ويجب عن ذلك بأن منع القاضي من الحكم بعلمه لا لعدم حصول العلم اليقين فيما يعلم ، وإنما لوجود التهمة في الحكم بالعلم ، ولما يترتب على القول بجواز ذلك من المفاسد . ودرء المفاسد مقدم على جلب المصالح .

د - أن القاضي يجوز له الحكم بعلمه في تعديل الشهود إجماعاً . فيقاس على ذلك حكمه في ثبوت الحق إذ لا فارق بينهما والمحذور فيهما واحد .

ويجب عن ذلك : بأن الأصل في المسلمين العدالة ، والقاضي لا يحكم بعلمه في التزكية إلا إذا لم يعارض علمه هذا ما يخالفه ، وإذا لم يعارض علمه شيء يخالفه فهو دليل على عدم الجرح . فهو كالحكم بالاستفاضة .

هذا وإن كان أصحاب هذا القول قد اتفقوا على أن القاضي يجوز له القضاء بعلمه فإنهم قد اختلفوا في أمرین :  
الأمر الأول : زمن حصول علم القاضي الذي يقضي به أو مكانه هل هو قبل ولايته أو بعدها ، وهل هو في مكان ولايته أو خارجها .

الأمر الثاني : الحقوق التي يقضي بها القاضي بعلمه .  
وهذان الأمران ليسا مجال هذا البحث ولكنني أشير إليهما إشارة  
يسيرة تتميماً للفائدة .

ففي الأمر الأول : اتفق القائلون بجواز قضاء القاضي بعلمه على  
أن القاضي يحكم بكل ما علم سواء علمه في مكان ولايته وزمانها أو  
غير ذلك .

ولم يخالف في ذلك إلا الإمام أبو حنيفة حيث اشترط أن يكون  
علم القاضي حاصلاً في مكان ولايته وزمانها .  
انظر « بدائع الصنائع ج ٧ ص ٧ » .

وأما الأمر الثاني فإن القائلين بجواز قضاء القاضي بعلمه اختلفوا  
في الحقوق التي يجوز له القضاء فيها .

فقال الحنفية والشافعية في أحد قوله ، ورواية لأحمد : إن  
القاضي يقضي بعلمه في جميع الحقوق المتعلقة بالأدمين ، ولا  
يقضي في الحدود الخالصة . وفي قول للشافعية والحنابلة أن  
القاضي يحكم بعلمه مطلقاً حتى في الحدود الخالصة لله تعالى .  
انظر « المراجع السابقة لأصحاب كل مذهب » .

الرأي الراجح في قضاء القاضي بعلمه العاصل في غير مجلس  
قضائه :

الناظر لأدلة كل فريق من المانعين لقضاء القاضي بعلمه  
والمجيزين لذلك تطمئن نفسه إلى القول بأن القاضي لا يجوز له  
القضاء بعلمه الخاص العاصل له في غير مجلس قضائه ، وذلك  
لقيام الشبهة والتهمة ، ولا سيما في زمان فسدت فيه القلوب وضعف  
فيه الوعاء الديني .

ولأن في القول بجواز قضاء القاضي بعلمه الخاص مفاسد كبيرة يجب النظر إليها بعين الاعتبار .

ومهما كان من المصالح في جواز قضاء القاضي بعلمه ، إلا أن تقديم درء هذه المفاسد واجب يفرضه زماننا الذي فشا فيه الكذب ، وتطبعت فيه النفوس على النفاق ، وقل فيه الوازع الديني . يقول « في الطرق الحكيمية ص ١٩٩ » :

« وهل يسوغ للحاكم أن يأتي إلى رجل مستور بين الناس ، غير مشهور بفاحشة ، وليس عليه شاهد واحد بها ، فيرجمه ويقول :رأيته يرني ، أو يقتله ويقول : سمعته يسب . أو يفرق بين الزوجين ويقول : سمعته يطلق . وهل هذا إلا محض التهمة ؟ ولو فتح هذا الباب - ولا سيما لقضية زماننا - لوجد كل قاض له عدوٌ السهل إلى قتل عدوه وترجمه وتفسيقه والتفریق بينه وبين امرأته ، ولا سيما إذا كانت العداوة خفية لا يمكن عدوه إثباتها .

حتى ولو كان الحق هو حكم الحاكم بعلمه ، لوجب منع قضاء الزمان من ذلك أ.ه . » .

بما يريد (أن) <sup>(١)</sup> يحكم به (للخصم) <sup>(٢)</sup> ، أو (قرينة دالة) <sup>(٣)</sup>

---

(١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ : «أو» .

(٢) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب - ج) .

(٣) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ : «أقرائن الدالة» وفي النسخة (ج) بلفظ : «القرائن الدالة» .

والقرائن جمع قرينة .

والقرينة : ما يفصح عن المراد لا بالوضع .

يقال : اقتن الشيء بالشيء : إذا صاحبه ولازمه ، والقرينة : هي الزوجة ، والقرين : هو الصاحب .

انظر : «المجازي الزهرية» ص ٨٣ ، لسان العرب المحجط ج ٣ ص ٣٣٦ ، القاموس المحجط ج ٤ ص ٢٥٨ ، المعجم الوسيط ج ٢ ص ٧٣١ ، مختار الصحاح ص ٥٣٣» .

والقرينة في الاصطلاح : هي كل ما يدل على أمر خفي مصاحب له بواسطة نص أو عرف أو عادة أو غيرها .

انظر «وسائل الإثبات» ص ٤٨٨ ، «الإثبات بالقرائن» ص ٦٢ ، «التعريفات» ص ١١٦» .

والقرائن أنواع شتى وأمثلتها كثيرة لا تدخل تحت الحصر . فمنها ما نص الشارع عليها واعتبرها قرائن يجب على القاضي الحكم بها على كل حال .

مثال ذلك : إذا أنكر الرجل أبوبة من ولدته أمراً عقد عليها عقداً شرعياً ودخل بها ، لا يقبل إنكاره ، ويجب على القاضي الحكم بثبت النسب منه .

وذلك : لما رواه مسلم عن أبي هريرة أن رسول الله ﷺ قال : «الولد للفراش وللعاهر الحجر» .

انظر «الجامع الصحيح» ج ٤ ص ١٧١ ، «صحيحة البخاري» ج ٨ =

= ص ١١٦ ، سنن النسائي ج ٦ ص ١٨٠ » .

فيحكم القاضي على الرجل بالأبوبة لقرينة الفراش الصحيح .  
ومنها قرائن قطعية تبلغ في دلالتها حد اليقين ، وتكون  
الاحتمالات الواردة عليها ضعيفة جداً لا تبلغ في قوتها حد  
الاحتمالات الواردة على الإقرار والشهادة .  
ومثالها : ما سيورده المؤلف قريباً كدليل قوي يوجب القصاص ،  
إذا لا يمتري أحد في دلالته ووضوح الاستدلال به .  
ومنها قرائن يستنبطها القاضي باجتهاده أثناء وقوع الخصومة ،  
يستظهرها من كلام الخصمين وحالهم ، ويحكم بموجبها إذا كان  
مكتنعاً بها وغلب على ظنه صحتها ، وهي تعتمد على فطنة القاضي  
وذكائه وقدرته على التوصل إلى الحق بطريق إعمال الفكر .  
مثالها :

ما رواه البخاري عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال : « كانت امرأتان معهما ابناهما ، جاء الذئب فذهب بين إحداهما ، فقالت لصاحبتها : إنما ذهب بابنك ، وقالت الأخرى : إنما ذهب بابنك . فتحاكمتا إلى داود عليه السلام ، فقضى به للكبرى ، فخرجتا على سليمان بن داود عليه السلام فأخبرته ، فقال : أتتوني بالسكين أشقة بينهما ، فقالت الصغرى : لا تفعل يرحمك الله هو ابنها فقضى به للصغرى » . قال أبو هريرة : والله إن سمعت بالسكين قط إلا يومئذ ، وما كنا نقول إلا المدية .

انظر « صحيح البخاري ج ٨ ص ١٢ كتاب الغرائض باب ٣٠ .  
ورواه سلم في صحيحه ج ٥ ص ١٣٣ باب اختلاف المجتهدين » .  
فقد استدل سليمان عليه السلام بقرينة شفقة الأم على ولدتها .  
ويلاحظ هنا أن سليمان بن داود عليهما السلام قدم العمل بالقرينة

.....

---

على العمل بالإقرار لما تعارض ، وذلك لقوة القرينة ودلالتها على المطلوب ، وكون الإقرار إقراراً صادراً من مضطرب .

#### مشروعية العمل بالقرائن :

أجمع جمهور الفقهاء على جواز العمل بالقرائن والحكم بموجبها وبما تدلّ عليه ، واعتبرها بعضهم في بعض الحالات أقوى من البينة أو الإقرار .

انظر «الفواكه البدريّة» ص ٨٣ ، معين الحكم ص ١٦٦ ، رد المحتار على الدر المختار ج ٧ ص ٤٣٧ ، تبصرة الحكماء ج ٢ ص ٩٥ - ٩٦ ، قواعد الأحكام ج ٢ ص ١٢٦ ، الطرق الحكمية ص ٩٧ - ٢١٢ » .

وقد استخرج الفقهاء قرائن كثيرة واستبطوا علامات جمة على الواقع والأحداث ، وعللوا الواقع والأحداث بأدلة كثيرة . ولم يقف على قول قائل بعدم جواز الحكم بالقرائن .

وأما ما نسبه الزحيلي في كتابه وسائل الإثبات ص ٥٠١ وإبراهيم الفائز في كتابه الإثبات بالقرائن إلى ابن نجيم المصري صاحب البحر الرائق ، ومحمد علاء الدين صاحب تكملة رد المختار من أنهما يقولان بعدم جواز الحكم بالقرائن ففيه نظر .

فالصحيح أن ابن نجيم المصري في كتابه «البحر الرائق» ج ٧ ص ٢٠٥ » ذكر طرق الإثبات وذكر منها القرائن وقال : إنه لم يره لغير ابن الغرس ، ولكنه لم ينكر عليه أو يقل بخلافه . وعدم روئته لغيره لا يدل على عدم القول به من قبل ، بل قد عمل المسلمون بالقرائن . والعمل أبلغ من القول والمتثبت مقدم على النافي .

وأما محمد علاء الدين فقد أخذ على ابن الغرس «انظر تكملة رد المختار ج ٧ ص ٤٣٧ » أخذ عليه القول بأن القرائن توجب الحكم

بالقصاص كما في المثال الذي سيدركه المؤلف . وقال : إن هذا محل نظر ، ويقصد بذلك الحكم بالقصاص بموجب القرينة ، ولم يقصد بذلك مجرد الحكم بالقرائن .

ومما يدل على ذلك أن محمد علاء الدين بن عابدين يعمل بالقرينة ويفتي بموجبها .

فقد نقل في كتابه فرة عيون الأخيار ج ٧ ص ٤٨٩ عن الفتوى الخيرية ج ٢ ص ٥٢ مايلي :

فرع :

سئل في شاب أمرد كره خدمة من هو في خدمته لمعنى هو أعلم بشأنه وحقيقة ، فخرج من عنده . فاتهمه أنه عمد إلى سبته وكسره في حال غيبته ، وأخذ منه كذا .. المبلغ سماه . وقامت أمارة عليه بأن غرضه منه بذلك استيقاؤه واستقراره في يده على ما يتواهه . هل يسمع القاضي والحالة هذه عليه دعواه ، ويقبل شهادة من هو متقيّد بخدمته ، وأكله وشربه من طعامه ومرقه ، والحال أنه معروف بحب الغلمان ؟ الجواب ولكم فسيح الجنان .

الجواب : قد سبق لشيخ الإسلام أبي السعود العمادي - رحمه الله تعالى - في مثل ذلك فتوى : بأنه يحرم على القاضي سماع مثل هذه الدعوى ، معللاً بأن مثل هذه الحيلة معهودة فيما بين العجرة ، واختلاقاتهم فيما بين الناس مشهورة . وفيها من لفظه رحمه الله تعالى : لا بد للحكام ألا يصغوا لمثل هذه الدعاوى ، بل يعززوا المدعى ويحجزوه عن التعرض لمثل ذلك الغمر المنخدع . وبمثله أفتى صاحب توزير الأ بصار لانتشار ذلك في غالب القرى والأ مصار ، ويزيد ذلك فروع ذكرت في باب الدعوى تتعلق باختلاف حال المدعى وحال المدعى عليه ، ويزيد ذلك بعد إشهاده من بعثاه

يتعشى وينغداه يتغدى ، فلا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم ...  
إلى أن قال : وأنا أقول : إن كان الرجل معروفاً بالفسق وقت  
الغلمان والتحليل لا تسمع دعواه ، ولا يلتفت القاضي لها ، وإن كان  
معروفاً بالصلاح والفلاح فله سمعتها ، والله تعالى أعلم . ا . هـ .  
وقتواه هذه تدل على قوله بجواز العمل بالقرائن والرجوع إلى  
الظاهر وشهاد الحال وعدم إغفال ذلك .

وقد دل على العمل بالقرينة الكتاب والسنة .

فمن الكتاب :

أ - قوله تعالى : « وَشَهِدَ شَاهِدٌ مِّنْ أَهْلِهَا إِنْ كَانَ قَمِيصُهُ قُدْمًا مِّنْ قُبْلٍ فَصَدِقْتُ وَهُوَ مِنَ الْكاذِبِينَ . وَإِنْ كَانَ قَمِيصُهُ قُدْمًا مِّنْ دُبُرٍ فَكَذَبْتُ وَهُوَ مِنَ الصَادِقِينَ » الآياتان رقم ٢٦ - ٢٧ سورة يوسف .  
فإله سبحانه وتعالي جعل شفاعة التوب من قبل أو من دبر دليلاً وقرينة  
على الصادق من الكاذب ، وكان سبباً لتصديق يوسف وتکذيب  
المرأة عندما كان قد القميص من الخلف ، وقد سمي الله تلك القرينة  
شهادة .

ب - قوله تعالى : « سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِمْ مِنْ أَثْرِ السُّجُودِ » من  
آلية ٢٩ سورة الفتح .

فقد جعل سبحانه العلامة الظاهرة على وجوه بعض المؤمنين من  
كثرة الصاقها بالأرض دليلاً على كثرة السجود والصلوة والتهجد .

ومن السنة :

ما رواه البخاري عن أبي سلمة أن أبا هريرة حدثهم أن النبي ﷺ  
قال : « لَا تُنكحُ الْأَيْمَ حَتَّى تَسْتَأْمِرْ ، وَلَا تُنكحُ الْبَكْرَ حَتَّى تَسْتَأْذِنْ »  
قالوا : يا رسول الله ، وكيف إذنها ؟ قال : « أَنْ تَسْكُتْ » .  
انظر « صحيح البخاري ج ٦ ص ١٣٥ ، الجامع الصحيح ج ٤

فالرسول ﷺ جعل سكوت البكر دليلاً وقرينة على أنها راضية بما سئلت عنه من أمر نكاحها .

قال ابن فردون في تبصرة الحكم ج ٢ ص ٩٤ - ٩٥ . وهذا الحديث من أقوى الأدلة على الحكم بالقرائن . وذكر أدلة كثيرة تدل على جواز الحكم بالقرائن لا يتسع لذكرها المقام .

ولما كانت القرائن في الماضي تمثل في النكول عن اليمين ، والقيافة والرائحة والحمل واليد والكتابة والسكوت والأثر وجود المال المسروق في حوزة السارق وغير ذلك ؟ فإن لعصرنا الحاضر قرائن أخرى يستطيع القاضي أن يجعلها جزءاً من الأدلة التي يبني عليها حكمه ويهتدي بواسطتها إلى الصواب .

والقرائن كثيرة لا تدخل تحت حصر ولا عد وتخالف قوة وضعفًا ودلالة .

ومن أشهر القرائن التي يعتمد عليها في الإثبات إذا اجتمعت وتضافرت إضافة إلى ما سبق :

١ - بصمات الأصابع .

٢ - تحليل الدم .

٣ - الكلاب البوليسية .

٤ - التشريح الطبي .

٥ - غسيل المعدة .

٦ - اختلاف فصائل الدم .

والكلام عن أنواع القرائن ومدى الاعتماد عليها واعتبارها حجة للإثبات لا يتسع له المقام .

وقد أفضى كل من الدكتور عبد الله الركبان في كتابه : «النظريّة

على ما يطلب الحكم به دلالة واضحة ، بحيث تصيره في ( حين )<sup>(١)</sup> المقطوع به ، فقد قالوا<sup>(٢)</sup> : لو ظهر إنسان من دار ومعه سكين في يده ، وهو متلوث ( بالدماء )<sup>(٣)</sup> سريع الحركة ، عليه أثر الخوف ظاهر ( عليه )<sup>(٤)</sup> ، فدخلوا الدار في ذلك الوقت

---

= العامة للإثبات « ج ٢ ص ٢١٠ وما بعدها .

والدكتور إبراهيم الفائز في كتابه : « الإثبات بالقرائن » في الكلام عن القرائن ومشروعيتها ومدى حجية العمل بها .

(١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب - ج) بلفظ « حيز » وهو الصحيح ل المناسبته للسياق .

والحيز هو كل جمع منضم بعضه إلى بعض .

انظر « المعجم الوسيط ج ١ ص ٢٠٦ ، لسان العرب المحيط ج ١ ص ٧٥٣ » .

وقوله تصيره في حيز المقطوع به ، أي : تصيره من ضمن أو جملة المقطوع به .

(٢) هذه العبارة التالية توجد في كلام ابن الغرس في كتابه الفواكه البدريّة .

انظر « الفواكه البدريّة ص ٨٣ » وقول ابن الغرس فقد قالوا : دليل على أنه ينقل القول بجواز الحكم بالقرائن عن غيره ، ولم يختص بهذا القول وحده كما قاله ابن نجيم من أنه لم ير إلى الآن هذا الرأي لغير ابن الغرس ، كما تقدم ذكره قريباً عند الكلام عن القرائن .

(٣) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ « بدمما » .

(٤) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) وهو الصحيح لدلالة ما قبله عليه .

على الفور<sup>(١)</sup> ، فوجدوا بها إنساناً مذبوحاً بذلك الحين ، وهو (مطروح)<sup>(٢)</sup> بدمائه ، ولم يكن (في الدار)<sup>(٣)</sup> غير ذلك الرجل<sup>(٤)</sup> الذي وجد بتلك الصفة ؛ أنه<sup>(٥)</sup> يؤخذ به<sup>(٦)</sup> ، وهو

(١) على الفور : أي : في أول الوقت ، يقال : أتيت من فوري ، وفعلت ذلك من فوري وفور وصولي : أي : في غلبة الحال وقبل سكون الأمر .

انظر «القاموس المحيط ج ٢ ص ١١٢ ، المعجم الوسيط ج ٢ ص ٧٠٥ ، معجم لغة الفقهاء ص ١٧٥ » .

(٢) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ : « مضريح » .

(٣) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ : « بالدار » .

(٤) أي : الرجل المذبوح .

(٥) أي : الرجل الذي ظهر من الدار سريع الحركة .

(٦) قال بذلك ابن الغرس في الفواكه البدريّة ، انظر «الفواكه البدريّة ص ٨٣ » .

وهو قول المالكية ، كما نقله ابن فردون في «تبصرة الحكماء ج ٢ ص ٩٧ » .

وقد قال محمد علاء الدين ابن عابدين في حاشية قرة عيون الأخبار تكملاً رد المحتار ج ٧ ص ٤٣٨ » .

« والحق أن هذا - ويعني : الحكم بالقصاص - محل تأمل ولا يظن أن في ذلك يجب عليه القصاص ، مع أن الإنسان قد يقتل نفسه ، وقد يقتله آخر ويفر ، وقد يكون أراد قتل الخارج ، فأخذ السكين وأصاب نفسه ، فأخذها الخارج وفر منه وخرج مذعوراً ، وقد يكون اتفق دخوله فوجده مقتولاً فخاف من ذلك وفر ... وقد تكون السكين بيد الداخل ، فأراد قتل الخارج ولم يتخلص منه إلا بالقتل ، فصار كدفع الصائل . أه » .

.....

---

وما ذكره محمد علاء الدين هو الصحيح إن شاء الله تعالى فإن القرينة وإن كانت دليلاً من الأدلة التي يعتمد عليها القاضي في الحكم فإنها مهما بلغت من القوة لا تكفي وحدها لأن تكون موجبة للقصاص فإن الدماء أمرها عظيم ، ويحتاط لها ما لا يحتاط لغيرها من الحقوق - والقرينة مهما بلغت من القوة لا تخلو من شبه يجعل دلالتها قاصرة عن المطلوب ، وقد نقل ابن القيم رحمة الله تعالى في «الطرق إلى الحكمة ص ٥٦» من فضائيا علي رضي الله عنه .

«أنه أتي برجل وجد في خربة بيده سكين متلطخ بدم ، وبين يديه قتيل يتشحط في دمه ، فسأله فقال : أنا قتلتة . قال : اذهبوا به فاقتلوه ، فلما ذهبوا به أقبل رجل مسرع فقال : يا قوم لا تعجلوا ردوه إلى علي ، فردوه ، فقال الرجل : يا أمير المؤمنين ، ما هذا صاحبه أنا قتلتة . فقال علي للأول : ما حملك على أن قلت : أنا قاتله ولم تقتلته ؟ قال : يا أمير المؤمنين ، وما أستطيع أن أصنع وقد وقف العسس على الرجل يتشحط في خربة ، فخفت أن لا يقبل سكين وفيها أثر الدم ، وقد أخذت في خربة ، فخفت أن لا يقبل مني ، وأن يكون قسامه ، فاعترفت بما لم أصنع واحتسبت نفسي عند الله . فقال علي : بئس ما صنعت . فكيف كان حديثك ؟ قال : إني رجل قصاب خرجت إلى حانتوي في الغلس ، فذبحت بقرة وسلختها ، فيبينما أنا أصلحها والسكين في يدي أخذني البول ، فأتيت خربة كانت بقريبي ، فدخلتها فقضيت حاجتي وعدت أريد حانتوي ، فإذا أنا بهذا المقتول يتشحط في دمه ، فراعني أمره فوقفت أنظر إليه والسكين في يدي ، فلم أشعر إلا بأصحابك قد وقفوا علي فأخذوني ، فقال الناس : هذا قتل هذا ، ما له قاتل سواه ، فرأيقت أنك لا ترك قولهم لقولي ، فاعترفت بما لم أجنه » .

ظاهر ، إذ لا يمتري أحد في أنه قاتله . والقول بأنه ذبح نفسه ، أو أن غير ذلك الرجل (قتله)<sup>(١)</sup> ، ثم تصور العائط فذهب إلى غير ذلك ، احتمال بعيد لا يلتفت إليه ، إذ لم ينشأ عن دليل كاحتمال كذب الشهود .

**فاما<sup>(٢)</sup> الدعوى<sup>(٣)</sup>** فهي عبارة عن قول مقبول عند القاضي

(١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب - ج) بلفظ : « ذبحه » .

(٢) لو قال : وأما ، لكان أنساب للسياق لكونها معطوفة على قوله : والحجّة ، كما أن الأولى أن يبدأ بالكلام عن الدعوى قبل الكلام عن الحجّة ، لسبقها في كلامه في أول الفصل ، ولكون الدعوى متقدمة على الحجّة . لا تقبل الحجّة في حقوق العباد بدون دعوى .

(٣) الدعوى : مفرد دعاوى بكسر الواو وفتحها ، وهي اسم من الادعاء .

انظر « المصباح المنير ج ١ ص ٢٦٥ ، تاج العروس ج ١ ص ١٢٨ ، لسان العرب ج ١٤ ص ٢٥٧ » .

وتطلق الدعوى في اللغة على معان :

منها : الدعاء كما في قوله تعالى : « دُعُواهُمْ فِيهَا سَبَحَانَكَ اللَّهُمْ وَتَحِيَّهُمْ فِيهَا سَلَامٌ » الآية رقم ١٠ سورة يونس .

ومنها : الطلب كما في قوله تعالى : « لَهُمْ فِيهَا فَاكِهَةٌ وَلَهُمْ مَا يَدْعُونَ » آية رقم ٥٧ سورة يس .

ومنها : القول الذي تنقصه الحجّة والبرهان .

انظر « لسان العرب ج ١٤ ص ٢٦١ ، تاج العروس ج ١٠ ص ١٢٧ ، تبيين الحقائق ج ٤ ص ٢٩٠ ، المعني ج ٩ ص ٢٧١ » .

والدعوى في الاصطلاح : قول مقبول أو ما يقوم مقامه في مجلس القضاء ، يقصد به إنسان طلب حق له أو لمن يمثله أو حمايته .

=

يُعَدُّ<sup>(١)</sup> به قائله في الشرع<sup>(٢)</sup> طالباً حَقّاً قبل غيره ، أو دفعاً عن حق نفسه غير حجّة<sup>(٣)</sup> . والكلام على قيوده غير لائق هنا<sup>(٤)</sup> . وعرفها

= انظر «نظيرية الدعوى» ج ١ ص ١٠١ » . والدعوى في الإسلام حق من الحقوق المباحة التي يكفلها لكافة طبقات المجتمع على اختلاف أنواعهم ، فكل من كان له عند أحد حق ولم يتمكن من الحصول عليه كان له حق إقامة الدعوى لدى الجهات القضائية .

(١) يُعَدُّ به : من العدوى : وهي طلبك إلى وإلى ليعديك على من ظلمك ، أي : يتقدّم منه ، يقال : استعديت الأمير على فلان فأعداني ، أي : استعنت به عليه فأعانتي .

انظر «مختر الصحاح» ص ٤١٩ ، «القاموس المحيط» ج ٤ ص ٣٦٠ ، «معجم لغة الفقهاء» ص ٦٢ » .

(٢) قائله في الشرع : أي : المدعى .

(٣) غير حجّة ، أي : غير بينة ، والمقصود بها هنا يمين الاستحقاق انظر «الجارم المجاني الزهرية» ص ٨٥ » .

(٤) وقد تكلّم ابن الغرس في الفواكه البدريّة عن قيود هذا التعريف بقوله : «فقولنا قول مقبول عند القاضي بمنزلة الجنس وقولنا : يُعَدُّ به قائله في الشرع طالباً . فصل عن الشهادة فإنها وإن كانت قولاً مقبولاً عند القاضي ، إلا أن الشاهد لا يُعَدُ بذلك في الشرع طالباً .

وقولنا : أو دافعاً عن حق نفسه ، إنما هو لدخول دعوى المعارضة ، إذ في سمعها وجهان ، وقد رجح بعضهم صحتها والمدعى في المعارضة لا يطلب حَقّاً عند غيره ، وإنما يطلب دفعاً عن حَقّه هذا إذا أريد بالحق الأمر الوجودي ، أما إذا أريد به ما هو أعم من الوجودي والعدمي فيستغني في هذا التعريف عن هذا القيد .

وقولنا : غير حجّة صفة للقول ، وهو فصل عن يمين الاستحقاق ، فإنه قول مقبول عند القاضي يعد به قائله طالباً حَقّاً ، =

بعض<sup>(١)</sup> أصحابنا بأنها قول يقصد به إيجاب حق على غيره . وفيه  
كلام<sup>(٢)</sup> لشموله الشهادة ، لأنها عبارة عن ذلك أيضاً ، فلا بد من  
زيادة قيد ، وهو : لنفسه أو لمن قام هو مقامه ، فتأمل<sup>(٣)</sup> ولا  
يشمل هذا التعريف دعوى المعارضة<sup>(٤)</sup> إذ في سمعها ..... .

= ولكن حجّة فلا بد من إخراجه من تعريف الدعوى « .  
انظر « الفواكه البدريّة ص ٨٥ وما بعدها » .

وهذا التعريف الذي ذكره المؤلف من التعريفات المشهورة  
للدعوى عند الحنفية ، ولكن حجّة غير جامع من جهتين :  
الأولى : أنه لا يشمل الدعوى بالكتابة ، أو الإشارة ونحوها إذا  
لم يكن المدعي متكلماً .

الثانية : قوله : أو دافعاً عن حق نفسه لا يشمل الدفاع عن حق  
موكله إذا كان المدعي وكيلًا .

(١) انظر ذلك في « نتائج الأفكار تكملة فتح القدير ج ٦ ص ١٣٧ » .

(٢) أي : وفي هذا التعريف الثاني للدعوى نظر ، لكونه غير مانع لدخول  
الشهادة في هذا التعريف - وغير جامع لعدم دخول دعوى دفع  
التعرض فيه .

(٣) كما أن في هذا التعريف كلاماً ، لأن هذا القول إذا كان في غير  
مجلس القضاء لا يعتبر دعوى في الاصطلاح ، وإنما هو دعوى في  
اللغة .

و فيه كلام كذلك لأن الدعوى إذا كانت فاسدة ولم تكتمل شروط  
صحتها لا تسمى دعوى في الاصطلاح ، إذ لا بد من أن يكون القول  
مقبولاً في الشرع مكتملة فيه شروط صحتها .

(٤) المعارضة : هي دفع التعرض . والتعرض لغة هو التصلي .  
انظر « المصباح المنير ج ٢ ص ٢٤ » .

وقد جاء فيه « لا تعترض له فتمنعه باعتراضك أن يبلغ مراده .

= لأنه يقال : سرت فعرض لي في الطريق عارض من جبل ونحوه ،  
أي : مانع يمنع من المضي » .

والمقصود بالتعرض في هذا المقام : أن يحاول غير ذي حق  
الاستيلاء على ما هو لغيره بالقهر والغلبة أو بالاستعانة بقضاء  
القاضي ، فيرفع صاحب الحق دعوى يطلب بها منع تعرضه له إن لم  
يستطيع دفعه بنفسه .

انظر « المراجعات الشرعية » ص ٢٦ . نظرية الدعوى ج ٢  
ص ٢٥٤ .

وقد صور محمد علاء الدين دعوى دفع التعرض بقوله « أن يقول  
إن فلاناً يتعرض لي في كذا بغير حق ، وأطالب به دفع التعرض » .  
انظر « قرة عيون الأخبار » ج ٧ ص ٣٩٩ .

(١) هذان الوجهان ذكرهما ابن الغرس في الفواكه البدريّة ، ولم أرهما  
لغيره .

انظر « الفواكه البدريّة » ص ٨٦ .

وقد قال جمهور العلماء : إن دعوى دفع التعرض صحيحة  
ومسموعة ، ويجب على القاضي قبولها والحكم بموجبها .  
وسأذكر هنا بعض أقوال الفقهاء في المذاهب الأربعة الدالة على  
ذلك :

فقال ابن نجم في البحر الرائق ج ٧ ص ١٩٤ . بعد ما تكلم عن  
دعوى قطع النزاع ، وذكر أن المدعي فيها لا يجبر على الدعوى  
قال : « ولا يعارضه ما نقلوه في الفتوى من صحة الدعوى بدفع  
التعرض ، وهي مسموعة كما في البزارية والخزانة ، والفرق بينهما  
ظاهر فإنه في الأول إنما يدعى أنه إن كان له شيء عليه يدعى ، وإلا  
يشهد على نفسه بالإبراء .

وفي الثاني إنما يدعى عليه أنه يتعرض له في كذا بغير حق  
ويطالب بدفع التعرض ، فافهم . أه .

وقال الحصيفي في « الدر المختار » ج ٧ ص ٣٩٩ - ٤٠٠ » عند  
تعريف الدعوى : « قول مقبول عند القاضي يقصد به طلب حق قبل  
غیره خرج الشهادة والاقرار أو دفعه ، أي : دفع الخصم عن حق  
نفسه دخل دعوى دفع التعرض فتسمع به يفتئي . أه » .

وقد أجاز المالكية دعوى قطع النزاع خلافاً لغيرهم وإجازتهم لها  
دليل على إجازتهم للدعوى دفع التعرض من باب أولى . فقد ورد في  
الطريقة المرضية ما نصه « وإذا حصل الجواب بالإنكار فأراد الطالب  
الإعراض عن الدعوى فمن حق المطلوب أن يلزمه بإتمام الخصومة  
إلى أن تنتهي بالحكم ، ويجب الحكم المطلوب إلى طلبه ويأمر  
الطالب بذلك ، فإن أبي حكم القاضي بأن لا حق له ... إلى أن  
قال : لو تكررت شكوى شخص آخر فإن للمشتكي أن يرفع الشاكى  
للحاكم ، ويقول له : إن كان عندي شيء فليبدع به ، فإن أبي في  
ذلك حكم عليه بأن لا حق له بعد ذلك . أه » .

انظر « الطريقة المرضية في الإجراءات الشرعية على مذهب  
المالكية ص ٤٠ » .

وقال النووي في روضة الطالبين ج ١٢ ص ١٠ » ما نصه : « قال  
ابن الصباغ : لو قال : هذه الدار لي وهو يمنعها ، صحت  
الدعوى ، ولا يشترط أن يقول : هي في يده ، لأنه يجوز أن ينزعه  
وإن لم تكن في يده » .

وقال السيوطي في الأشباه والنظائر ص ٥٣٦ ما نصه : « ومنها  
قال شريح الروياني : إذا ادعي شخص على آخر أنه يدعى عليه مالاً  
أو غصباً أو شراء شيء منه ، لم تسمع لأنه إخبار عن كلام لا يضرّ .

فلو قال : إنه يدعى ذلك ويقطعه عن أشغاله ويلازمه وليس له عليه ما يدعيه ، ولا شيء منه أو يطالبه بذلك بغير حق سمعت .  
وقال الشافعى : لو حضر رجلان وأدعى كل منهما داراً وأنها في يده لم تسمع الدعوى . فإن قال أحدهما : هي في يدي ، وهذا يعترض على فيها بغير حق ، أو يمْنعني من سكتها سمعت .  
وقال الماوردي : إذا أدعى أنه يعارضه في ملكه لم تسمع ، إلا أن يقول : إنه يتضرر في بدنـه بـمـلـازـمـتهـ لـهـ ، أوـ فـيـ مـلـكـهـ بـمـنـعـهـ التـصـرـفـ فـيـهـ ، أوـ فـيـ جـاهـهـ بـشـيـاعـ ذـلـكـ عـلـيـهـ ، فـتـسـمـعـ . وـيـشـرـطـ بـيـانـ ماـ تـضـرـرـ بـهـ مـنـ هـذـهـ الـوـجـوهـ ، وـأـنـهـ يـعـارـضـهـ فـيـ كـذـبـ بـغـيرـ حقـ ، فـيـوـجـهـ الحـاـكـمـ المـنـعـ إـلـيـهـ .

قال الغزى : ويؤخذ من هذا دعوى المعارضة في الوظائف بغير حق ، فتسمع بالشرط المذكور ، فإذا ثبت ذلك بطريقة ، منع الحاكم من المعارضة . اهـ .

وقال العجّاوي في «الإقناع» ج ٤ ص ٣٩٧ ، والبهوتى في كشاف القناع ج ٦ ص ٣٤٥ ، وابن قدامة في المغني ج ٩ ص ٨٥ ، وابن قدامة في الشرح الكبير ج ٦ ص ١٨٩ «ما يأتي : « وإن أدعى أن هذه الدار لي ، وأنه يمْنعني منها ؛ صحت الدعوى وإن لم يقل : إنها في يده ، لأنه يجوز أن ينزعه ويمْنعني وإن لم تكن في يده » .

ومما تقدم من أقوال الفقهاء يتبيّن أن دعوى دفع التعرض مسموعة ، والمصلحة فيها للمدعى ظاهرة .  
فهي منع سمعها ظلم وضرر وتصفيح للحق الواجب تحصيله ، وفيه تمكين لمن تسوّل له نفسه الإساءة إلى الغير بغير وجه حق من تنفيذ مآربه وأهدافه .

وقد رجح بعضهم<sup>(١)</sup> صحتها ، والمدعى فيها لا يقصد إيجاب حق على غيره ، وإنما يطلب دفعاً عن حقه هذا<sup>(٢)</sup> ، إذا أريد بالحق الأمر (الموجودي)<sup>(٣)</sup> . أما إذا أريد به ما هو أعم من الوجودي والعدمي<sup>(٤)</sup> فالتعريف شامل لها ، فتأملل . وهي<sup>(٥)</sup> شرط لتفوز القضاء<sup>(٦)</sup> ..... .

وفي القول بصحتها وسماعها مصلحة ظاهرة في إعطاء كل ذي حق حقه ودفع الضرر عن المتضررين من تعدي غيرهم عليهم . ودعوى دفع التعرض تشابه إلى حد كبير دعوى دفع الضرر ، ومثالها : ما يرفع من الدعاوى من أجل إزالة الأعمال التي ينشئها المدعى عليه في ملكه ، ولكنها تؤدي إلى ضرر المدعى إن آجلاً أو عاجلاً ، فيقضى لواضع اليد على جاره بسد طاقة حدثت وأشرفت عليه ، وإزالة ما يدل عليها من عتبة أو خشبة ونحوها ، خوفاً من الادعاء في المستقبل بأنها قديمة ، مستدلاً بهذه الآثار ، فيقضى عليه بذلك دفعاً لما يحتمل حدوثه من الضرر في المستقبل . انظر «نظرية الدعوى» ج ١ ص ٢٥٦ » .

(١) انظر «البحر الرائق» ج ٧ ص ١٩٤ ، الفواكه البدريّة ص ٨٦ » .

(٢) أي : كون المدعى فيها لا يقصد إيجاب حق له على غيره ..

(٣) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب - ج) بلفظ «الوجودي» وهو الصحيح ، والأمر الوجودي : هو ما للإنسان حق في إيجاده وتحصيله له من المصالح والأعيان ..

(٤) وهو ما للإنسان حق في منعه عنه مما يضره أو لا يرضاه .

(٥) أي : الدعوى الصحيحة .

(٦) أي : إذا كان المحكوم به من حقوق العباد الممحضة ، وذلك لأن الكلام هنا إنما هو في طريق الحكم إذا كان المحكوم به من حقوق العباد الممحضة ، كما تقدم في كلام المؤلف أول الفصل .

لتصرّحُهم<sup>(١)</sup> أن من شرط نفاذ القضاء<sup>(٢)</sup> أن يصير الحكم حادثة أي : في حادثة<sup>(٣)</sup> ، والمراد بالحادثة الخصومة الصحيحة

= واشتراط الدعوى لصحة القضاء ونفوذه في حقوق العباد هو قول جماهير العلماء من الحنفية والمالكية والشافعية والحنابلة .

انظر «الفواكه البدريّة» ص ٩٤ ، رد المحتار ج ٥ ص ٤٢٤ الطريقة المرضية ص ٢٤١ ، حاشية القليوبي ج ٤ ص ٣٣٤ ، الانصاف ج ١١ ص ٢٤٥ وما بعدها .

وذلك لأن من شرط صحة الحكم ونفاذـه أن تقدمـه خصـومة دعـوى صـحيـحة ، وهذا في الدـعـوى الصـادـره في حقوقـ العـبـاد فقط . وعلىـ هـذا فـلا يـجـوز للـقـاضـي أـن يـصـدـر حـكـمـاً بـحـقـ من حقوقـ العـبـاد منـ غـير أـن يـتـقدـم صـاحـب الشـأـن بـدـعـوى فـإـن فـعـل القـاضـي ذـلـك كانـ حـكـمـه باـطـلـاً .

انظر «نظـرـيـة الدـعـوى» ج ٢ ص ٢٠٦ ، الفـواـكه الـبـدـريـة ص ١٣٨ .

(١) كما في الفـواـكه الـبـدـريـة لـابـن الغـرسـ ص ٩٤ .

(٢) المقصود في حقوقـ العـبـاد .

(٣) أي : في خصـومة شـرـعـية بـيـن مـذـعـ وـمـذـعـيـ عـلـيـهـ .

قالـ اـبـنـ الغـرسـ فيـ الفـواـكهـ الـبـدـريـةـ ماـ نـصـهـ :

«وـكـتـبـتـ عـلـى سـؤـالـ صـورـتـهـ : ماـ معـنى قـولـ عـلـمـائـاـنـا رـحـمـهـمـ اللهـ وـهـاـ هـنـاـ شـرـطـ آـخـرـ لـنـفـاذـ القـضـاءـ ، وـهـوـ أـنـ يـصـيرـ الحـكـمـ حـادـثـةـ : ماـ الـمـرـادـ بـالـحـكـمـ هـنـاـ ؟ـ هـلـ هـوـ حـكـمـ الـمـسـأـلـةـ فيـ حـدـ ذـاتـهاـ المـذـكـورـ فيـ كـتـبـ الـفـقـهـ الـذـيـ هـوـ مـوـرـدـ الـقـضـاءـ وـالـمـحـكـومـ بـهـ ،ـ أـوـ الـمـرـادـ بـهـ قـضـاءـ الـقـاضـيـ ؟ـ وـمـاـ الـمـرـادـ بـكـونـهـ يـصـيرـ حـادـثـةـ ؟ـ فـأـجـبـتـ :ـ مـعـنىـ هـذـاـ الشـرـطـ :ـ أـنـ الـقـضـاءـ فيـ حـقـوقـ العـبـادـ لـاـ بـدـ فـيـهـ مـنـ الـخـصـومـةـ الـشـرـعـيـةـ فـإـنـ قـضـىـ بـدـونـهـ لـمـ يـنـفـذـ .ـ كـمـاـ إـذـاـ قـامـتـ الـبـيـتـةـ لـشـخـصـ بـحـقـ عـلـىـ آـخـرـ عـنـ قـاضـ ،ـ فـقـضـىـ بـذـلـكـ الـحـقـ بـتـلـكـ الـحـجـةـ بـدـونـ مـنـازـعـةـ =

والخصومة الصحيحة (إنما)<sup>(١)</sup> تكون بالدعوى الصحيحة من خصم شرعي<sup>(٢)</sup> على خصم شرعي حاضر ، فليس للقاضي أن يحكم على غائب إلا بحضور نائبه<sup>(٣)</sup> . . . . .

= ومخالفة شرعية ونداع بينهما ، لم ينفذ قضاوته . . . ثم قال بعد ذلك : وعلى هذا فالمراد بالحكم في قول علمائنا هو القضاء . وإن أريد بالحكم حكم المسألة الذي هو مورد القضاء ، فله أيضاً وجه إذ لا بد في الحادثة منه ، مثلاً : الحكم الشرعي في مسألة الشفعة ثبوتها للجار ، ولا يصح القضاء بذلك حتى يصير ذلك الحكم حادثة . بأن تقع فيه الخصومة ، والوجه الأول أوجه . أهـ .

انظر « الفواكه البدريّة ص ١٣٨ » .

وقوله : أن يصير الحكم حادثة من باب تسمية الجزء باسم الكل ، إذ الحادثة عبارة عن التداعي الذي هو الخصومة الشرعية ، وإقامة الحجّة وما يتبع ذلك وما يتربّ عليه ، وهو الحكم وهو الجزء الأعظم فيها والمطلوب الأهم منها .

انظر « المرجع السابق ص ١٣٩ » .

(١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ « إنما أن » .

(٢) أي : أصيل أو وكيل أو نحوه جائز التصرف .

انظر « المغني ج ٩ ص ٢٧٢ » .

(٣) أي : إلا بحضور نائب شرعي عنه .

واعلم أن المقصود بالغائب هنا هو من يكون مستوطناً بولاية القاضي ، ويكون له مال فيها ويغيب عنها مؤقتاً أو يتخلّف عن الحضور لمجلس الحكم .

أما من يكون مستوطناً في ولاية قاض آخر فلا يشتمل كلام المؤلف هنا ، لكون الدعوى تقام في بلده ، كما تقدم أنه القول =

الصحيح من أقوال العلماء ص «٢٥٥» .

كما أن المحكوم به على هذا الغائب إنما يقصد به حقوق العباد فقط ، إذ أن كلام المؤلف هنا إنما هو في طريق الحكم إذا كان المحكوم به من حقوق العباد .

وقد اختلف العلماء في جواز الحكم على الغائب عن مجلس القضاء وذلك على قولين :

القول الأول :

يجوز الحكم على الغائب عن مجلس القضاء إذا تعذر حضوره بعد مكانه ، أو امتناعه عن الحضور ، وملك المدعي ما يثبت دعواه وحلف يمين الاستظهار .

قال بذلك :

المالكية : انظر « حاشية الدسوقي » ج ٤ ص ١٦٢ ، بداية المجتهد ج ٢ ص ٤٧٢ ، الشرح الصغير ج ٥ ص ٥٥٤ ، تبصرة الحكماء ج ١ ص ٦٩ » .

وقال به الشافعية : انظر « معنی المحتاج » ج ٤ ص ٤٠٦ - ٤١٤ ، روضة الطالبين ج ١١ ص ١٧٥ ، تحفة المحتاج ج ٧ ص ١٨١ ، نهاية المحتاج ج ٨ ص ٢٥٥ » .

وقال به جمهور الحنابلة : انظر « الإنفاق » ج ١١ ص ٢٩٨ ، شرح متنى الإرادات ج ٣ ص ٤٩٧ ، العده ص ٦٣٥ ، المغني ج ٩ ص ١٠٩ ، المبدع ج ١٠ ص ٨٩ » .

الأدلة :

استدل أصحاب هذا القول بما يأتي :

أ - ما رواه مسلم عن عائشه رضي الله عنها قالت : دخلت هند بنت عتبة امرأة أبي سفيان على رسول الله ﷺ ، فقالت : يا رسول

الله ؛ إن أبا سفيانَ رجُلٌ شَحِيقٌ لا يعطيني من النفقةِ ما يكفيهِ  
ويكفي بيَّ ، إلا ما أخذت من ماله بغير علمه ، فهل علىَّ في ذلك  
من جناحٍ ؟ فقالَ رسولُ الله ﷺ : « خذِي من ماله بالمعروفِ ما  
يكفيكَ ويكفي بيتكَ » .

انظر « الجامع الصحيح ج ٥ ص ١٢٩ » .

فالنبي ﷺ : قضى لهند بالنفقة على أبي سفيان ، مع أنه كان غائباً  
عن مجلس الحكم ، ولم يسمع الدعوى الموجهة ضده .  
ويجاب عن ذلك بأن ذلك فتوى لا حكم ، فإن أبا سفيان كان  
حاضرًا في مكة ، ولم يكن غائباً ولا مسترًا .  
ويجاب عن ذلك بأن الدليل على أنه حكم . أنه قال لها : خذِي  
ما يكفيكَ وولدكَ بالمعروف ، بصيغة القطع . والفتوى لا تكون  
بصيغة القطع ، فلما كان قطعاً كان حكماً .

انظر مغني المحتاج ج ٤ ص ٤٠٦ .

ويجاب عن ذلك بأن الحديث قد ورد بصيغة الفتوى في رواية  
أخرى لمسلم وللبخاري ، فيه قوله ﷺ : « لا حرج عليك أن تنفي  
عليهم بالمعروف » .

انظر صحيح البخاري ج ٨ ص ١٠٩ ، صحيح مسلم ج ٥  
ص ١٢٩ » .

ب - أن المدعى هنا له بينة حاضرة ، فجاز الحكم بها كما لو كان  
الخصم حاضراً وسكت عن الإجابة أو أنكر الدعوى .

انظر « المبدع ج ١٠ ص ٩٠ » .

ويجاب عن ذلك بأن البيئة لا تكون حجة ما لم يمكن المشهود  
عليه من الطعن فيها ويعجز عن ذلك ؟

ج - أن في منع القضاء على الغائب إضاعة لكثير من الحقوق التي

ندب الحكام إلى حفظها ، فإنه لا يعجز الممتنع من الوفاء . عن الغيبة أو الاختفاء .

انظر « مغني المحتاج ج ٤ ص ٤٠٦ » .

القول الثاني :

لا يجوز القضاء على الغائب مطلقاً ، بل لا بد من حضوره أو حضور وكيل له .

قال بذلك :

الحنفية : انظر « بداع الصنائع ج ٧ ص ٨ ، ج ٦ ص ٢٢٢ . فتح القدير ج ٥ ص ٤٩٣ ، البحر الرائق ج ٧ ص ١٧ ، المجاني الزهرية ص ٦٥ - ٦٦ - ٩٥ » .

وهو قول للحنابلة : انظر « المغني ج ٩ ص ١٠٩ ، الإنصاف ج ١١ ص ٢٩٨ » .

الأدلة :

استدل أصحاب هذا القول بما يأتي :

أ - ما رواه البخاري عن أم سلمة رضي الله عنها أن رسول الله ﷺ قال : « إنما أنا بشر ، وإنكم تختصمون إلي ، ولعل بعضكم أن يكون أحن بحجته من بعض ، فأقضي نحو ما أسمع ، فمن قضيت له بحق أخيه شيئاً فلا يأخذ ، فإنما أقطع له قطعة من النار ». انظر « صحيح البخاري ج ٨ ص ١١٢ » .

فقوله : « فأقضي نحو ما أسمع دليلاً على أنه لا يقضي إلا بعد أن يسمع من الطرفين . والحكم على الغائب يخالف هذا الحديث حيث لا يسمع منه .

ويجاب عن هذا الاستدلال بأن هذا الحديث مخاطب به الخصمان الحاضران ، وليس فيه دليل على منع القضاء على الغائب .

ب - أن الغائب قد يملك ما يدفع به دعوى الخصم أو يطعن في شهوده ، فيكون الحكم على الغائب مبنياً على شهادة لم تثبت عدالتها .

انظر «المغني» ج ٩ ص ١٠٩ .

ويجاب عن ذلك بأن المدعى عليه الغائب على دعواه ، إذا حضر وكان له دفع أو طعن في الشهود .

انظر «الإنصاف» ج ١١ ص ٣٠١ ، «شرح منتهی الإرادات» ج ٣ ص ٤٩٨ .

ج - أن الغائب قد يتضرر في الحكم عليه فيذهب ماله دون أن يعلم ، فإذا جاء لطلبه وحكم له مثلاً بسقوط بينة المدعى ، وجد أن المدعى قد غاب كذلك أو أفلس أو مات ونحو ذلك ، وفي ذلك من الضرر ما لا يخفى .

ويجاب عن ذلك بأن كلّ من له حقّ عند الغير معرض لهذا الموقف ، فإنه قد لا يستطيع الحصول على ماله لسبب من هذه الأسباب ، فليس بذلك خاصاً بالغائب فقط .

الترجح :

يلاحظ أن أكثر القائلين بالحكم على الغائب يقدرون حضور المدعى عليه ، وأنه لما سمع البينة عليه دفع الدعوى بالإيقاء . ولعدم حضوره لم يتمكن من إحضار البينة على هذا الدفع ، فقالوا : يلزم المدعى مع بيته اليمين على أن الحق الذي على الغائب ، وشهدت به البينة ما زال ثابتاً في ذمة الغائب إلى الآن ، وأنه لم يبرئ منه ، ولا أحال عليه ولا اعتاض عنه . وقالوا : إن الحاكم مأمور بالاحتياط في حق من لا يستطيع التعبير عن نفسه كالصغير والجنون والغائب ومن في حكمهم .

انظر «المغني» ج ٩ ص ١١٠ .

كما أن المطلع على أقوال العلماء المتقدمة وما ورد من اختلاف بين أصحاب المذهب الواحد والمطلع على أقوال الصحابة واختلاف حكمائهم في القضاء على الغائب يلاحظ أن الغائبين عن مجلس الحكم فئات عديدة .

فمنهم المفقود والغائب للتجارة أو السياحة والمتواري عن مجلس الحكم الممتنع عن الحضور إليه ، ومنهم من هو حاضر في البلد غائب عن مجلس الحكم ولم يمتنع من الحضور إليه .

ويتبين من هذا أن لكل فئة من تلك الفئات حكماً غير حكم الفتنة الأخرى ، وأن الأدلة التي أوردت على جواز الحكم على الغائب أو على عدم جواز الحكم عليه إنما وردت على فئات مختلة وحالات متغيرة ، منها ما يجوز الحكم فيها على الغائب ومنها ما لا يجوز . فمثلاً نرى أن الخلاف يتلاشى أو يضيق جداً بين العلماء في جواز الحكم على المتمرد عن الحضور إلى مجلس الحكم الذي طلب عدة مرات ، ولكنه يتهرب ويختفي . وقد قال بالحكم على الغائب في هذه الحالة جمهور العلماء كما تقدم ، وهو قول متأخري الحنفية ، ومنهم أبو يوسف رحمة الله تعالى .

انظر «البحر الرائق» ج ٧ ص ١٩ - ٢٠ ، «المجاني الزهرية» ص ٩٦ .

وكذلك المفقود . اتفق الفقهاء على جواز الحكم عليه وإن كان غائباً ، فالجمهور يجيزون القضاء على الغائب مطلقاً ، فالمفعد من باب أولى .

والحنفية صرّحوا بجواز القضاء على المفقود ، وأنه مستثنٍ من الغائب .

انظر «البحر الرائق» ج ٧ ص ١٨ .

وعلى هذا فالقول بجواز القضاء على الغائب مطلقاً دون النظر إلى سبب غيابه ، ودون النظر إلى تهربه عن مجلس الحكم من عدمه ، ودون علمه بإقامة الداعوى عليه من عدمها ، ودون دعوته وامتناعه عن الحضور يعتبر ظلماً له . ولن يأمن أحد غائب على ماله الذي خلفه في بلده مطلقاً ، فربما تطول غيبة الغائب وينفذ عليه الحكم في ماله المعروف ولا يعلم بذلك إلا بعد مدة طويلة يكون المحكوم له بالمال قد فوت عينه ، أو يجد المحروم له به قد مات أو أُعسر أو كان غائباً كذلك ، وكيف لا يكون ذلك ظلماً إذا حضر الغائب وتبين أن له دفعاً مقبولاً للداعى أو طعناً واضحاً في الشهود .

نعم : إذا كان يعلم إقامة الداعوى عليه واختفى عن مجلس الحكم وتوارى عن الأنظار ، ولم يتمكن المدعى من العلم بمكان المدعى عليه ، وحصل له ضرر جاز الحكم له دفعاً للضرر .

إذا كان هناك خوف من ضياع البيانات ، وضياع الحقوق تبعاً لذلك لطول الوقت الذي يستغرقه إبلاغ الغائب بالحضور واعذاره مثلاً ؛ فالواجب في هذه الحالة هو سماع البيئة على الغائب وحفظها عليه ، ولا يحکم بها حتى حضوره ما لم يكن هناك ضرر على المدعى من تأخير الحكم . وبال مقابل فإن اتخاذ العياب والاستئثار والتواري عن الأنظار وسيلة لأكل أموال الناس بالباطل ، ووسيلة للهروب عن دفع الحقوق إلى أصحابها ومنع القضاء عليه مطلقاً حتى ولو كان في ذلك ضرر على المدعى في نفسه أو ماله ظلم للمدعى لا ينبغي القول به ، فإذا تقدمت مطلقة رجل بدعوى ضد زوجها السابق الغائب تطلب نفقة لأولادها منه من ماله الحاضر ورددت دعواها عليه بحجية أنه غائب ، فإن في ذلك من الضرر عليها وعلى

حقيقة كالوكيل<sup>(١)</sup> أو شرعاً كوصي<sup>(٢)</sup> القاضي . وقُيد بالوصي  
= أولادها ما يساوي أضعافضرر المتوقع على المدعى عليه  
الغائب .

لذا فإن الراجح لدى - والله أعلم - أن يتأمل القاضي في كلّ واقعة تعرض عليه ، ويحتاط في نظره ، ويلاحظ الضرر الواقع على كل من المدعى والمدعى عليه في كل قضية بعينها ، فلا يقضى على الغائب إذا لم تكن هناك حاجة وضرورة تقضي ذلك ، ويقضى على الغائب بعد الاحتياط له بيمين الاستظهار - كما هو عليه العمل الآن - وذلك إذا تبيّن للقاضي تهرّبه أو استثاره أو امتناعه عن الحضور إلى مجلس الحكم ، أو كان في عدم القضاء عليه ضرر على المدعى أكبر من الضرر المتوقع على المدعى عليه ، وخاصة إذا اطمأن قلب القاضي ، وغلب على ظنه بالبينة أن ما ادّعاه المدعى حق لا تزوير فيه ولا حيلة ولا خداع .

(١) الوكيل فعيل : وهو القائم بما فوض إليه فيكون فعيلاً بمعنى مفعول ، لأنّه موكل إليه الأمر .

انظر «أنيس الفقهاء» ص ٢٣٩ ، المغرب ص ٤٩٣ ، عمدة القاري ج ١٢ ص ١٢٦ » .

وكان الوكيل نائباً لحقيقة لكون الغائب هو الذي أتابه ف تكون نيابته عن الغائب حقيقة .

(٢) الوصي : هو من يقوم على شؤون الصغير ونحوه .  
وصي القاضي هو : من يقيمه القاضي للنظر في شؤون اليتامى والقاصررين ونحوهم .

انظر المعجم الوسيط ج ٢ ص ١٠٣٨ ، المغرب ص ٤٨٦ ،  
معجم لغة الفقهاء ص ٥٠٤ » .  
وكان الوصي نائباً شرعاً لكون القاضي - وهو مثل الشرع - هو =

احترازاً عن مسخر<sup>(١)</sup> القاضي ، فإن فيه اختلافاً<sup>(٢)</sup>

= الذي أنابه . وقد يقال : إن الوكيل نائب شرعيّ فما وجه تخصيص الوصي بكونه نائباً شرعاً دون الوكيل .

والجواب «أن الوصي كان نائباً شرعاً من حيث أن الذي أنابه هو ممثل الشرع .

وأما كون الوكيل نائباً شرعاً فإنّ معنى ذلك أن نياته صحيحة ومحبولة شرعاً .

(١) أي : فإنه عند القائلين بجواز نصبه يعتبر نائباً عن الغائب وتعریف المسخر سيأتي في كلام المؤلف .

(٢) هذا الاختلاف الذي ذكره المؤلف في جواز نصب القاضي مسخراً يتولى الإنكار عن المدعى عليه الغائب ليس اختلافاً بين علماء الحنفية فحسب ، بل هذا الاختلاف واقع بين فقهاء المذاهب الأربعة كلها .

ومسخر القاضي عند الحنفية هو ما يسمى به عند الشافعية .

انظر روضة الطالبين ج ١١ ص ١٧٥ .

أما عند المالكية والحنابلة فيسمى وكيلًا عن الغائب ينصبه القاضي عند امتناعه عن الحضور أو استثاره .

انظر «تبصرة الحكم» ج ١ ص ٧١ ، المغني ج ٩ ص ٦٢ » .

وإذا كان الحنفية يسمون من يكون نائباً عن الغائب مسخراً ومن يكون نائباً عن الممتنع من الحضور وكيلًا ، فإنهم في تعریف المسخر يقولون - كما سيذكر المؤلف ، وكما ذكره ابن نجم في البحر الرائق ج ٧ ص ١٩ ، أن ينصب القاضي وكيلًا عن الغائب يسمع الخصومة عليه .

وإذا كان المسخر عند الحنفية يعرف بأنه الوكيل عن الغائب ، فإن التفريق في التسمية عندهم لا أثر له فيما يظهر لي .

.....  
.....

---

هذا وقد اختلف الفقهاء في جواز نصب مسخر أو وكيل عن المدعى عليه الغائب وذلك على قولين :

القول الأول :

لا يجوز نصب مسخر عن الغائب ليتكلّم عنه وينكر الدعوى الموجهة ضده . بل على القاضي أن يعتبر الغائب كالساكت ، فيعتبره بعد الدعوى منكراً ، وبعد توجّه اليمين عليه ناكلاً .  
وهذا هو القول الصحيح عند الحنفية .

انظر «المجاني الزهرية على الفواكه البذرية» ص ٩٦ ، البحر الرائق ج ٧ ص ١٩ - ٢٠ .  
وهو قول بعض المالكية .

انظر «تبصرة الحكماء» ج ١ ص ٦٩ - ٧٠ .  
وهو الصحيح عند الشافعية .

انظر «معنى المحتاج» ج ٤ ص ٤٠٧ ، روضة الطالبين ج ١١ ص ١٧٥ .  
وهو قول للحنابلة .

انظر «كتاب القناع» ج ٦ ص ٣٣٢ .  
وقد علّموا ذلك : بأن الغائب قد يكون مقرأ بما يدعوه المدعى فيكون إنكار المسخر كذباً .

انظر «معنى المحتاج» ج ٤ ص ٤٠٧ .  
ثم هو تكليف بما لا معنى له ولا طائل تحته فالإنكار الذي نصب من أجله المسخر إنما هو تحصيل حاصل .

القول الثاني :

يجوز للقاضي أن ينصب وكيلًا عن الغائب إذا تعذر حضوره أو كان مستتراً .

قال بذلك :

بعض الحنفية : انظر « البحر الرائق ج ٧ ص ١٩ ، المجاني الزهرية ص ٩٦ » .

وهو قول بعض المالكية : انظر تبصرة الحكماء ج ١ ص ٧٠ - ٧١ .

وهو قول للشافعية : انظر « مغني المحتاج ج ٤ ص ٤٠٧ ، روضة الطالبين ج ١١ ص ١٧٥ » .

وقول للحنابلة : انظر « كشف القناع ج ٦ ص ٣٣٢ ، المغني ج ٩ ص ٦٢ » .

وقد عللوا ذلك بقولهم حتى تكون البيئة على إنكار منكر .  
انظر « مغني المحتاج ج ٤ ص ٤٠٧ » .  
ويمناقش هذا بأن الغائب حكمه حكم الساكت ، والساكت حكمه حكم المنكر ، لأنَّه يقر ، ومن لم يقر بعد سماع الدعوى فهو منكر .

انظر « الإنصاف ج ١١ ص ٢٩٨ ، المبدع ج ١٠ ص ٩٠ » .

الترجيح :

بتأمل ما تقدم لم تظهر لي فائدة مرجوة من نصب القاضي مسخاً يتولى الإنكار عن المدعى عليه الغائب .

لأنَّه إذا كان المسخ ليس له حق الاعتراف ، ولا تتوجه عليه يمين ، ولا يلزمُه وفاء ، فليس في نصبه فائدة حيث أنَّ وظيفته مشروطة عليه وهي الإنكار ، والإنكار أمر عدمي متتحقق من قبل الغائب بدون وكيل أو مسخ .

لذا فالرجح - والله أعلم - هو ما ذهب إليه أصحاب القول الأول من عدم جواز نصب مسخ عن الغائب .

وتفسirه<sup>(١)</sup> أن ينصب القاضي وكيلًا عن الغائب يسمع<sup>(٢)</sup> الخصومة عليه ، قال<sup>(٣)</sup> الفاضل يعقوب<sup>(٤)</sup> باشا في ( حاشيته )<sup>(٥)</sup> : الفتوى على صحة الحكم<sup>(٦)</sup> على المسخر كما صرّح به في بعض الكتب<sup>(٧)</sup> . انتهى .

أو حكمًا<sup>(٨)</sup> بأن كان ما ..

(١) انظر تعريفه كذلك في « البحر الرائق ج ٧ ص ١٩ ، المجاني الزهرية ص ٩٦ » .

(٢) أي : يسمع الداعي ويجيب بالإنكار . بمعنى أنه يظهر التزاع وليس بمنازع في الحقيقة .  
انظر « كشاف القناع ج ٦ ص ٣٣٢ » .

(٣) انظر ذلك في حاشية يعقوب باشا على شرح الوقاية ورقة ١١٥ ب .  
(٤) هو يعقوب باشا بن خضر بن جلال الدين ، قاض حنفي تركي صنف بالعربيه وولي القضاء إلى أن مات .  
كان إماماً عالماً صالحًا محققاً .

له حواش على شرح الوقاية لصدر الشريعة أورد فيها دقائق وأسئلته مع الإيجاز والتحرير .

مات سنة ٨٩١ هـ أحدي وتسعين وثمانين .

انظر « الأعلام ج ٩ ص ٢٥٨ ، شذرات الذهب ج ٧ ص ٣٥٢ » .

(٥) ما بين الفوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ « حاشية » والمقصود به حاشيته على شرح الوقاية لصدر الشريعة .

(٦) أي : صحة نصب المسخر عن الغائب والحكم عليه .

(٧) انظر « معين الحكم ص ٩٧ نقلًا عن فصول الأستروشني والمحيط والخلاصة » .

(٨) قوله : أو حكمًا ، عطف على قوله : حقيقة أو شرعاً . والقضاء =

(يدعى<sup>(١)</sup>) على الغائب سبباً لما يدعى على الحاضر ، أي : يكون (سبباً<sup>(٢)</sup>) موضوعاً لا محالة<sup>(٣)</sup> ، سواء كان المدعى شيئاً واحداً ، كما إذا ادعى داراً على رجل أنه اشتراها من فلان الغائب<sup>(٤)</sup> وأقام البينة على ذي اليد ، فإن القاضي يقضي بهذه البينة على الحاضر<sup>(٥)</sup> والغائب ، حتى لو حضر الغائب وأنكر لا يلتفت إلى إنكاره<sup>(٦)</sup> لأنه<sup>(٧)</sup> (المدعا)<sup>(٨)</sup> في هذه الصورة والحالة

= على الغائب في هذه الحالة يعتبر من القضاء الضمني .

(١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ « يدعى » .

(٢) ما بين القوسين من النسخة (ج) حيث لم يرد في الأصل .

(٣) أي : سبباً - بكل حال - لما يدعى على الحاضر .

(٤) وطلب تخلية الدار له وتسليمها إياه ، وأنكر المدعى عليه الحاضر هذه الدعوى .

(٥) الذي يده الدار فيأمره بالتسليم .

(٦) لأنه قد ثبت حق المدعى بالبينة - إلا أن يكون للمدعى عليه طعن مقبول فيها . أو أن ينكر أن يكون للمدعى حق في الدار ويفسر ذلك بشيء لا يتعارض مع البينة القائمة ، كأن يقر بالبيع ويدعى أنه اشتري الدار من المشتري مرة أخرى ، أو أنها وصلت إلى يده بأي طريق من الطرق الشرعية ، فإن القول بعدم الالتفات إلى إنكاره في هذه الحالة فيه نظر .

فالصحيح - كما تقدم - أن الغائب على حجته وإنكاره مقبول لا يؤثر على ذلك قيام البينة حال غيبته .

(٧) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ « فإن » وهو الصحيح لموافقته السياق .

(٨) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ « المدعى به » وهو الصحيح .

هذه<sup>(١)</sup> (والدار)<sup>(٢)</sup> وما يدعى على الغائب وهو الشراء منه سبب لثبوت (ما يدعى)<sup>(٣)</sup> على الحاضر<sup>(٤)</sup> ، لأن الشراء من المالك سبب للملك لا محالة<sup>(٥)</sup> ، أو كان<sup>(٦)</sup> (شیان)<sup>(٧)</sup> كما إذا قال المشهود عليه : الشاهدان عبادان<sup>(٨)</sup> ، فأقام المدعى بيته أن مولاهم<sup>(٩)</sup> أعتقدهما ، وهو يملكتهما ، فإن بيته تقبل ويشتت العتق على الغائب<sup>(١٠)</sup> ، لأن ..... .

(١) وهي كونها على حاضر وغائب .

(٢) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ : « هو الدار » وهو الصحيح لموافقته سياق الكلام .

(٣) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب - ج) بلفظ : « ما يدعى » .

(٤) وهو ثبوت الملك ومن ثم وجوب التسليم .

(٥) ولكن قد يحدث بعد الشراء بيع أو هبة أو غير ذلك مما يزيل الملك ، ويجعل للغائب حقاً في قبول إنكاره والنظر في دفعه إذا حضر .

(٦) معطوف على قوله : « سواء كان المدعى به شيئاً واحداً » والمعنى : أو كان المدعى به على الحاضر والغائب شيئاً .

(٧) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ « شيئاً » وهو الصحيح لكونه خبر كان .

(٨) أي : فلا تقبل شهادتهما . وسيأتي ص ٤٩٢ أن الصحيح قبول شهادة العبد .

(٩) وهو الغائب .

(١٠) لأن العتق ثبت بالشهادة ، فلا مجال لثبوت العبودية بعد ذلك . ولكن الغائب إذا حضر قد يطعن بالبيئة التي أقامها المشهود له . بأن شهادتهما لا توصل إلى الشهادة المطلوبة ، أو يتبيّن مانع يمنع قبول شهادتهما عليه من عداوة أو قرابة ، أو أن الشاهدين الذين شهدا =

الحقين<sup>(١)</sup> كشيء واحد لا ينفك أحدهما عن الآخر ، لأن الحرية سبب لولاية الشهادة . وإنما قلنا :<sup>(٢)</sup> يكون<sup>(٣)</sup> سبباً موضوعاً لا حالة ، احترازاً عما إذا كان سبباً<sup>(٤)</sup> في وقت دون وقت<sup>(٥)</sup>

= بالعقل فاسقان ونحو ذلك مما يمنع قبول شهادتهما ، ومن ثم يمنع الحكم عليه .

(١) وهذا الحرية وولاية الشهادة .

(٢) أي : قلنا فيما تقدم قريباً .

(٣) أي : يكون ما يدعوه على الغائب .

(٤) أي : سبباً لما يدعوه على الحاضر .

(٥) أي : فإنه لا يقضى في هذه الحالة على الغائب .

مثاله : رجل قال لأمرأة غائب : وكلني زوجك بحملك إليه ، فادع特 أن زوجها طلقها ثلاثة وأفاقت بيته على ذلك . فإنه يقضى بقصر يد الوكيل عنها ، ولا يقضى بالطلاق على الغائب . فلو حضر الزوج وأنكر الطلاق يحتاج إلى إعادة البيئة .

فالمدعى به شيئاً ، هما : الطلاق ، وقصر يد الوكيل . والطلاق ليس سبباً لانزال الوكيل في كل الأحوال ، فهو قد يتحقق ولا يوجب انزال الوكيل ، وذلك بأن يكون قبل الوكالة ، وقد يتحقق موجباً للانزال بأن يوجد بعد الوكالة .

فليس انزال الوكيل حكماً أصلياً للطلاق ، فمن حيث أنه ليس سبباً لحق الحاضر في الجملة لا يكون الحاضر فيه خصماً عن الغائب ، ومن حيث أنه قد يكون سبباً قبلنا البيئة فيما يرجع إلى حق الحاضر في قصر يده وانزاله عن الوكالة .

لأنه ليس من ضرورة انزال الوكيل تحقق الطلاق ولا من ضرورة تتحقق الطلاق انزال الوكيل ، فلا يقضى بالطلاق .

انظر « فتح القدير ج ٥ ص ٤٩٦ ، البحر الرائق ج ٧ ص ٢١ » .

( وعَمْ )<sup>(١)</sup> إِذَا كَانَ سِبَباً بِاعتِبَارِ البقاء<sup>(٢)</sup> إِلَى وقت الدُّعْوَى<sup>(٣)</sup> ، كَمَا هُوَ مذكور في المطولات<sup>(٤)</sup> ، فَإِنَّهُ لَا يَكُونُ حُكْمَهُ<sup>(٥)</sup> ( مَا ذُكْرَنَا )<sup>(٦)</sup> ، وَاتَّخَلُفُوا<sup>(٧)</sup> فِيمَا إِذَا كَانَ مَا يُدْعَى عَلَى الغَائِبِ شرطًا

(١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ «عما» وهو الصحيح .

والمعنى : واحتراز عما . لأنَّه معطوف على احترازاً التي قبلها .

(٢) أي : باعتبار بقاء هذا السبب .

(٣) أي : فإنه لا يقضى في هذه الحالة على الغائب .

مثاله : رجل في يده دار بيعت بجانبها دار فُرَادٌ ذو اليد أن يأخذ المشتارة بالشفعه ، فقال المشتري الدار التي بيده ليست لك إنما هي لفلان ، فأقام ذو اليد بيته على أنه اشتراها من فلان الغائب .

لا يقضى في هذه الحالة بالشراء لا في حق الحاضر ولا في حق الغائب ، لأنَّ المدعى شيئاً . والمدعى على الغائب من شراء الدار ليس سبباً لثبوت حقه في الشفعه ما لم يثبت البقاء ، لأنَّه لو فسخ بعد الشراء أو أزالها عن ملكه بسبب من الأسباب لا يكون له شفعه ، وإنما تكون الشفعه باعتبار البقاء ، ولا بيته عليه . ولو أقام بيته على البقاء لا تقبل أيضاً لأنَّ البقاء تبع للابتداء .

انظر «فتح القدير» ج ٥ ص ٤٩٧ ، البحر الرائق ج ٧ ص ٢١ » .

(٤) انظر تفصيل ذلك وأمثاله في «فتح القدير» ج ٥ ص ٤٩٦ - ٤٩٧ ، البحر الرائق ج ٧ ص ٢٠ - ٢١ » .

(٥) أي : فلا يحكم فيه على الغائب ولا يتتصب فيه الحاضر تائباً عن الغائب ، لأنَّه وإن كان ما يدعوه على الغائب سبباً لما يدعوه على الحاضر فإنه ليس سبباً موضوعاً له لا محالة .

(٦) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ : « مَا ذُكْرَنَا » .

(٧) المقصود بهم هنا فقهاء الحنفية .

انظر «فتح القدير» ج ٥ ص ٤٩٧ ، البحر الرائق ج ٧ ص ٢١ -

٢٢ ، شرح الوقاية ج ٣ ص ١٣٤ » .

(لما)<sup>(١)</sup> يدعى على الحاضر<sup>(٢)</sup> ، كما إذا ادعى عبد على مولاه أنه علق عتقه بتطبيق زيد زوجته ، وأقام بيته على التطبيق بغيبة زيد<sup>(٣)</sup> ، والصحيح<sup>(٤)</sup> أنه لا يقبل<sup>(٥)</sup> وإنما يقبل في السبب دون الشرط<sup>(٦)</sup> ، لأن السبب أصل بالنسبة إلى المسبب<sup>(٧)</sup> فيكون الحاضر نائباً عن صاحب السبب ، وهو الغائب كالوكيل ، ولا كذلك إن كان شرطاً<sup>(٨)</sup> وإنما لا يقضي على الغائب في صورة الشرط<sup>(٩)</sup> إذا كان فيه إبطال حق

(١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ : « كما » .

(٢) وكان فيه إبطال حق الغائب كما سيأتي في كلام المؤلف وما سيمثل له .

(٣) هل يتتصب في الحاضر خصماً عن الغائب ، وتقبل البيته على الغائب ويقضى عليه بموجهاً ؟

(٤) انظر ذلك في « البحر الرائق ج ٧ ص ٢٢ » .

(٥) أي : لا تقبل الشهادة على الغائب ولا يحكم عليه بموجهاً ، أما على الحاضر فتقبل ويعتق عليه العبد في هذه الصورة التي ذكرها المؤلف .

(٦) المعنى : وإنما تقبل البيته ، ويقضى بها على الغائب فيما إذا كان ما يدعيه على الغائب سبباً لما يدعيه على الحاضر دون ما إذا كان ما يدعيه على الغائب شرطاً لما يدعيه على الحاضر ، وكان فيه إسقاط حق الغائب كما سيأتي .

(٧) وهو ما يدعيه على الحاضر ، فلا يحكم إذاً بالمسبب دون ثبوت السبب .

(٨) أي : وليس الشرط أصلاً بالنسبة للمشروط ، فلا يكون الحاضر فيه نائباً عن الغائب .

(٩) عند من قال بذلك .

الغائب<sup>(١)</sup> (أما)<sup>(٢)</sup> إذا لم يكن كما إذا علق طلاق امرأته بدخول زيد في الدار<sup>(٣)</sup> تقبل<sup>(٤)</sup> ، (وأما)<sup>(٥)</sup> الخصم<sup>(٦)</sup> فهو إما أصيل أو وكيل أو وارث أو وصيّ ، أو مَنْ بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْغَائِبِ اتِّصال<sup>(٧)</sup> .

(١) وذلك كما إذا علق زيد عتق عبده بطلاق عمرو امرأته فلا يقضى على عمرو بالطلاق لأن فيه إبطالاً لحقه .

(٢) ما بين القوسين من النسخة (ب - ج) حيث لم يرد في الأصل .

(٣) فادعت المرأة أن زيداً قد دخل الدار ، وأنكر الرجل ، فأقامت المرأة بيته على دخول زيد الدار ، فإنها تقبل في حق الحاضر وتطلق زوجته ، وتقبل في حق الغائب ويقضى بدخول زيد الدار ، وذلك لأن القضاء بدخوله الدار ليس فيه إبطال حق من حقوقه .

(٤) وقد أفتى بعض متأخري الحنفية كفخر الإسلام وشمس الأئمة الأوزجندى بانتصار الحاضر خصماً عن الغائب إذا كان ما يدعى على الغائب شرطاً لما يدعى على الحاضر ، حتى وإن كان فيه إبطال حق الغائب : وقضوا على عمرو في المسألة المتقدمة بوقوع الطلاق ، وقايسوا هذه الحالة على حالة ما إذا كان ما يدعى على الغائب شرطاً لما يدعى على الحاضر ، وليس فيه إبطال حق الغائب ، وال الصحيح لدى الحنفيه ما ذكره المؤلف .

انظر «فتح القدير» ج ٥ ص ٤٩٧ ، البحر الرائق ج ٧ ص ٢١ - ٢٢ .

(٥) ما بين القوسين من النسخة (ب - ج) حيث لم يرد في الأصل .

(٦) الخصم : المراد به المدعى عليه .

انظر «المجاني الزهرية» ص ٩٥ .

(٧) مَنْ بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْغَائِبِ اتِّصال فهو نائب عنه في الخصومة حكماً ، كما مر في كلام المؤلف ص ٣٤٣ .

ولصحة الدعوى شروط<sup>(١)</sup> منها : أن لا يسبق من المدعى ما ينافق دعواه<sup>(٢)</sup> لاستحالة الجمع في الصدق بين السابق واللاحق

(١) يشترط للدعوى شروط لم يتفق الفقهاء إلا على بعضها ، منها ما ذكره المؤلف ومنها ما لم يذكره ، وأوردها هنا إجمالاً :

أ - ألا تكون الدعوى مناقضية لأمر سبق صدوره من المدعى .  
ب - أن تكون بتعابيرات جازمة وقاطعة .

ج - أن يذكر المدعى فيها أنه يطالب خصمه بالحق الذي يدعى به يدل دليلاً على ذلك .

د - أن يذكر المدعى في دعوى العين أن المدعى به في بد خصمه .

ه - أن تكون بلسان المدعى عيناً .

و - أن يصرح المدعى فيها بأن خصمه يضع يده على المدعى به بغير حق .

ز - أن تتضمن الدعوى طلب إحضار المدعى به .

ح - أن يطلب المدعى فيها من القاضي تكليف المدعى عليه بالجواب .

ط - أن تكون الدعوى في مجلس القضاء .

وإن كان بعض هذه الشروط غير مسلم به إلا أنني ذكرتها للفائد فقط .

وما ذكره المؤلف منها ستم دراسته وذكر خلاف العلماء فيه وما هو الراجح ، وذلك في موضعه ..

انظر « نظرية الدعوى ج ١ ص ٣٧٩ » .

(٢) هذا الشرط محل اتفاق لدى عامة الفقهاء - رحمهم الله - فإن من شرط سماع الدعوى ألا ينافق بعضها بعضاً ، وألا يكذب أولها آخرها أو آخرها أولها ، لأن في هذا التناقض دليلاً على عدم صحتها =

حيث ، وقد اختلفوا<sup>(١)</sup> التناقض في بعض من المسائل التي يظهر فيها عذر المدعى<sup>(٢)</sup> ، ولا بأس<sup>(٣)</sup> بذكر شيء من ذلك منها<sup>(٤)</sup> .

= وكذب قائلها .

والكلام الصحيح يكون في العادة متناسقاً ومتطابقاً ، ولا يكون مختلفاً ومتناقضاً لاستحالة الجمع بين المتناقضات .

ومثال الدعوى المتناقضة : إذا أدعى أن هذه الدار وقف عليه ثم أدعى بعد ذلك أنها ملك له ، فلا تقبل هذه الدعوى لاستحالة الجمع بين الوقف والملك إذ الوقف لا يكون ملكاً .

انظر «قرة عيون الأخبار» ج ٧ ص ١٨ ، المبسوط ج ١٧ ص ٩٦ ، بدائع الصنائع ج ٦ ص ٢٢٣ - ٢٢٤ ، الفواكه البدريّة ص ٩٨ - ٩٩ ، تبصرة الحكماء ج ١ ص ١٠٤ ، الطريقة المرضيّة ص ٢٤ - ٢٥ ، معجمي المحتاج ج ٤ ص ١١٠ ، قليوبى وعميره التعليقة ج ٤ ص ١٦٤ ، غاية المتهى ج ٣ ص ٤٢٦ » .

(١) المقصود بهم هنا فقهاء الحنفية .

انظر ذلك في « بدائع الصنائع ج ٦ ص ٢٢٤ ، درر الحكماء ج ٢ ص ٣٥٥ - ٣٥٦ ، الفواكه البدريّة ص ١٠٠ ، جامع الفصولين ج ١ ص ١٣٥ - ١٣٦ » .

(٢) وهي ما تخفي عليه أسبابها في العادة ، ويكون معدوراً بجهلها كما سيأتي في الأمثلة التي سيدركها المؤلف .

(٣) من قول المؤلف هنا لا بأس بذكر شيء من ذلك حتى قوله ص ٤٧٠ : على الراجح المفتى به في المذهب مطابق إلى حد كبير لما في الفواكه البدريّة لابن الغرس : انظر « الفواكه البدريّة ص ١٠٠ وما بعدها » .

(٤) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلغظ « منها » .

(مسئلة)<sup>(١)</sup> الإقرار بالرضاع ، فلو قال : هذه رضيعتي<sup>(٢)</sup> ، ثم اعترف بالخطأ فصدقته في دعواه الخطأ ، فله أن يتزوجها<sup>(٣)</sup> . وهذا مشروط بما إذا لم يثبت على إقراره<sup>(٤)</sup> ، بأن قال : هو حق أو صدق ، أو كما قلت ، أو أشهد عليه بذلك شهوداً ، أو (ما)<sup>(٥)</sup> في معنى ذلك من الثبات اللغظي<sup>(٦)</sup> الدال على الثبات النفسي<sup>(٧)</sup> .

(١) ما بين القوسين هكذا ورد في جميع النسخ التي وقفت عليها وصحته « مسألة » .

(٢) أي : أرضعتها زوجتي أو والدتي أو اختي أو نحو ذلك .

(٣) وذلك لأن معرفة هذا الأمر مما يخفى عليه ، ولا يصل إلى علمه إلا عن طريق الغير ، فيكون معدوراً بجهله وغير مواحد بتناقضه . انظر « الفواكه البدريّة ص ١٠٠ - ١٠١ » .

ولكن في هذا الحكم الذي ذكره المؤلف من أن له أن يتزوجها نظر ، فإنه لو أدعى أنها تحل له ثم قال : إنها رضيعتي ، لكان هذا مقبولاً لأن تناقضه هذا لعدم علمه بالرضاع لكون العلم به عن طريق الغير ولم يصله الخبر .

أما إذا قال : هذه رضيعتي - كما في المثال - ثم اعترف بالخطأ ، فإن الذي يظهر لي أنه لا يقبل منه هذا التناقض . فقوله : هذه رضيعتي دليل على علمه بالرضاع ، وقوله بعد ذلك : إني أخطأت في قولي ليس له وجه صحيح يمكن قبوله منه ، لذا فلا يجوز له أن يتزوج المرأة المذكورة في المثال .

(٤) معناه : لم يستقر على إقراره السابق للدعوى ، ولم يأت بما يؤكده ويدل على صحته .

(٥) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ : « كما » .

(٦) أي : التأكيد اللغظي .

(٧) المعنى أنه إن حصل شيء مما سبق بأن قال ما أفررت به حق أو =

وأما إذا تكرر إقراره بذلك هل يكون التكرار ( ثابتاً )<sup>(١)</sup> كانت<sup>(٢)</sup> واقعة الفتوى<sup>(٣)</sup> في عصر العلامة شيخ شيخنا سري الدين عبد البر ، واختلف في ذلك أهل عصره<sup>(٤)</sup> ، فمنهم<sup>(٥)</sup> من اقتصر في ذلك على المنشول ( فإن )<sup>(٦)</sup> ذلك لا يكون ثباتاً لفظياً ، فلا يدل على الثبات النفسي ومنهم<sup>(٧)</sup> من قال بأن ذلك يكون ثباتاً لفظياً فيدل على الثبات النفسي ووقع في ذلك كلام طويل لا يليق إيراده = صدق ، أو كما قلت ، أو : أشهد عليه بذلك شهوداً ، ونحوه مما تقدم ، فإنه إذا أدعى خلاف ذلك بعد ذلك لا تقبل دعواه وتناقضه هذا في دعواه لا يغتفر .

(١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب - ج) بلفظ « ثباتاً » وهو الصحيح لموافقتها السياق قبله ، وموافقتها ما جاء في الفواكه البدريّة انظر « الفواكه البدريّة ص ١٠٠ » .

وقوله ثباتاً : أي : ثباتاً لفظياً لا يغتفر معه التناقض في الدعوى .

(٢) أي : كانت الفتوى على أن التكرار يكون ثباتاً لفظياً .

(٣) انظر ذلك في « الفواكه البدريّة ص ١٠١ - ١٠٢ » .

(٤) لا يخفى ما في ذلك من التقليد وكثرة الاعتماد على النقل دون التدبر في المعاني . وإنما فرق بين أن يكرر المدعى دعواه فيختلف في ذلك . هل يكون ذلك ثباتاً لفظياً أو لا يكون . وبين قول المدعى هو حق أو صدق ، أو كما قلت فيكون ثباتاً لفظياً بالإجماع لا يغتفر معه التناقض .

(٥) انظر ذلك في « الفواكه البدريّة ص ١٠١ - ١٠٢ » .

(٦) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب - ج) بلفظ « وأن » وهو الصحيح لموافقتها سياق الكلام .

(٧) انظر ذلك في « الفواكه البدريّة ص ١٠١ - ١٠٢ » .

هنا<sup>(١)</sup> . والعذر<sup>(٢)</sup> للمقرّ في رجوعه عن ذلك لأنّه مما يخفى عليه ، لجواز أنه اعتمد على الأخبار ثم ظهر له خطأ الناقل .

ومنها<sup>(٣)</sup> تصديق الورثة الزوجة على الزوجية<sup>(٤)</sup> ، ودفع الميراث إليها ، ثم دعواهم استرجاع الميراث بحكم الطلاق المانع<sup>(٥)</sup> حيث تسمع دعواهم<sup>(٦)</sup> لقيام العذر في ذلك لهم حيث استصحبوا<sup>(٧)</sup> الحال في الزوجية ، .....

(١) انظر ذلك في «بدائع الصنائع» ج ٦ ص ٢٢٤ ، جامع الفضولين ج ١ ص ١٣٦ ، الفواكه البدوية ص ١٠٢ ، اللالىء الدرية حاشية جامع الفضولين ج ١ ص ١٣٥ » .

(٢) العذر : مبتدأ خبره ممحونف تقديره : «مقبول» . قوله : لأنّه مما يخفى عليه تعلييل الخبر .

(٣) أي : ومن المسائل التي يغتفر فيها التناقض في الدعوى .

(٤) أي : الزوجية لمورثهم إذا ادعت أنها زوجته .  
والزوجية : مصدر بمعنى الزواج ، يقال : بينهما حق الزوجية ،  
وما زالت الزوجية بينهما قائمة .

انظر «المعجم الوسيط» ج ١ ص ٤٠٦ » .

(٥) أي : إعادة ما استلمته من التركة ، لأن مورثهم سبق أن طلقها قبل وفاته ، ولأنها بسبب ذلك لا تستحق من ميراثه شيئاً .

(٦) انظر ذلك في «بدائع الصنائع» ج ٦ ص ٢٢٤ ، جامع الفضولين ج ١ ص ١٣٦ ، الفواكه البدوية ص ١٠٢ ، اللالىء الدرية حاشية جامع الفضولين ج ١ ص ١٣٥ » .

(٧) استصحبوا الحال : من الاستصحاب ، وهو : إبقاء ما كان على ما كان عليه لأنعدام المغير .

أو : هو الحكم الذي يثبت في الزمان الثاني بناء على ثبوته في الزمان الأول .

( وخفت )<sup>(١)</sup> ( عليهم )<sup>(٢)</sup> البيونة .

ومنها<sup>(٣)</sup> ( ما )<sup>(٤)</sup> إذا ( أدعى )<sup>(٥)</sup> المكاتب<sup>(٦)</sup> بدل الكتابة<sup>(٧)</sup>

= انظر « معجم لغة الفقهاء » ص ٦٢ ، التعريفات ص ١٤ ، المطلع  
ص ١٩ » .

(١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ : « وخفيت » .

(٢) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ : « عنهم » .

(٣) أي : ومن المسائل التي يغتفر فيها التناقض في الدعوى .

(٤) ما بين القوسين من النسخة (ب - ج) حيث لم يرد في الأصل .

(٥) ما بين القوسين هكذا ورد في جميع النسخ ، وال الصحيح أنها أدى ،  
ومعنى أدى أي : سلم .

انظر « القاموس المحيط ج ٤ ص ٢٩٨ » .

(٦) المكاتب هو الرقيق الذي تم بيته وبين سيده عقد على أن يدفع له  
مبلغاً من المال نجوماً ليصير حرّاً .  
والسيد مكاتب والعبد مكاتب .

فالسيد مكاتب لما يكتب العبد على السيد من العتق إذا أدى ما  
فورق عليه ، والعبد مكاتب لما يكتب السيد على العبد من النجوم  
التي يؤديها في محلها .

انظر « أنيس الفقهاء » ص ١٧٠ ، المغرب ص ٤٠٠ ، تاج العروس  
ج ١ ص ٤٤٥ ، معجم لغة الفقهاء ص ٤٥٥ » .

(٧) الكتابة : هي إعناق السيد عبده على مال في ذمته يؤديه مؤجلًا ،  
وسميت كتابة لأن السيد يكتب بيته وبينه كتاباً بما اتفقا عليه .  
وقيل : سميت كتابة من الكتب ، وهو الضم ، لأن المكاتب يضم  
بعض النجوم إلى بعض ، ومنه سمي الخرز كتاباً لأنه يضم أحد  
الطرفين إلى الآخر بخرزه .

= وسميت الكتبية كتبية لأنضم بعضها إلى بعض .

والمكاتب يضم بعض نجومه إلى بعض ، والنجوم هنا : الأوقات المختلفة ، لأن العرب كانت لا تعرف الحساب ، وإنما تعرف الأوقات بطلوع النجوم .

انظر « المغني » ج ٩ ص ٤١٠ - ٤١١ بدائع الصنائع ج ٤ ص ١٣٤ ، مغني المحتاج ج ٤ ص ٥١٦ » .

والأصل في الكتابة الكتاب والسنة والإجماع .

فمن الكتاب قوله تعالى :

﴿ وَالَّذِينَ يَتَغَرَّبُونَ الْكِتَابَ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ فَكَاتِبُوهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْرًا ﴾ من الآية ٣٣ سورة النور .

ومن السنة :

ما أخرجه الترمذى عن نبهان مولى أم سلمة قالت : قال رسول الله ﷺ : « إذا كان عند مكاتب إحداكم ما يؤدّي فلتتحجب عنه »

رواه الترمذى في « سننه » ج ٢ ص ٣٦٦ حديث رقم ١٢٧٩ وقال :

حديث حسن صحيح ، ورواه أبو داود في سننه ج ٤ ص ٢١ حديث رقم ٣٩٢٨ ، ورواه الحاكم في المستدرك ج ٢ ص ٢١٩ ، وقال :

صحيح الإسناد ولم يخرجاه ، ورواه البيهقي في سننه ج ١٠ ص ٣٢٧ قال الذهبي ، في التلخيص ج ٢ ص ٢١٩ : صحيح » .

وقد ضعف هذا الحديث الألباني في إرواء الغليل فقال : « نبهان أورده الذهبي في ذيل الضعفاء . ومما يدلّ على ضعف الحديث عمل أمهات المؤمنين على خلافه ، وهن اللاتي خوطبن به فيما زعموا رواية ، وقد صح ذلك عن بعضهن » .

ومن السنة أيضاً :

ما رواه أبو داود عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده عن النبي

ﷺ قال : « المكاتب عبد ما باقي عليه من مكاتبه درهم .

ثم ادعى العتق قبل الكتابة<sup>(١)</sup> ( لا )<sup>(٢)</sup> يخفى عليه فيعلم به بعد الكتابة<sup>(٣)</sup> .

( ومنها )<sup>(٤)</sup> ما ذكره<sup>(٥)</sup> العلامة شارح المجمع<sup>(٦)</sup> نقلًا عن

= انظر «سنن أبي داود ج ٤ ص ٢٠ حديث ٣٩٢٦ أول كتاب العتق .

ورواه الإمام مالك في الموطأ ص ٥٦٠ حديث رقم ١٤٨٣ بلفظ «المكاتب عبد ما بقي عليه من كتابته شيء» . قال الألباني في إرواء الغليل ج ٦ ص ١١٩ «هذا إسناده حسن ورجاله كلهم ثقات» .

وقد أجمعت الأمة على جواز الكتابة .

انظر «المغني ج ٩ ص ٤١١ ، الإفصاح ج ٢ ص ٣٧٤ مغني المحتاج ج ٤ ص ٥١٦ بداع الصنائع ج ٤ ص ١٣٤ » .

(١) فتقبل دعواه هذه وإن كان قوله هذا ينافق فعله السابق .

(٢) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ : «فإنه» وهو الصحيح لموافقته المعنى والسياق . . .

(٣) أي : بعد الكتابة وأداء المال ، فيكون له الرجوع في ذلك .

انظر المجاني الزهرية على الفواكه البدريّة ص ١٠١ » .

(٤) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ : «ههنا» .

وقوله : منها : أي : من المسائل التي يغفر فيها التناقض في الدعوى .

(٥) لم أقف على ما ذكره المؤلف في شرح المجمع لابن ملك ولعله نقله من أحد الشروح الأخرى للمجمع .

(٦) المراد بالمجمع : هو مجمع البحرين وملتقى النهرين . في فروع الحنفية للإمام مظفر الدين أحمد بن علي بن ثعلب المعروف بابن الساعاتي البغدادي المتوفى سنة ٦٩٤ هـ ، قام هو بشرحه وشرحه =

بعض الفتاوى وغيره<sup>(١)</sup> : إذا اختلفت .....  
.....

= عدد من العلماء غيره .

انظر «كشف الظنون» ج ٢ ص ١٥٩٩ » .

(١) انظر ذلك في «يدائع الصنائع» ج ٦ ص ٢٢٤ ، «جامع الفصولين» ج ١ ص ١٣٦ ، الفواكه البدريّة ص ١٠٢ ، اللاللي الدرية حاشية «جامع الفصولين» ج ١ ص ١٣٥ » .

(٢) قوله هنا اختلفت من الخلع والخلع بضم الخاء من الخلع بفتحها وهو النزع ، لأن كلا من الزوجين ليس للأخر .

قال تعالى :

«أُحِلَّ لَكُمْ لِيَلَةَ الصِّيَامِ الرَّفَثُ إِلَى نِسَائِكُمْ هُنَّ لِبَاسٌ لَكُمْ وَأَنْتُمْ لِبَاسٌ لَهُنَّ» البقرة آية رقم ١٨٧ .

فكان كل واحد منهمما بمفارقة الآخر يتزع لباسه .

والخلع شرعاً هو : فرقة بين زوجين بعوض مقصود راجع لجهة الزوج بلفظ طلاقتك أو خالعتك .

انظر «معنى المحتاج» ج ٣ ص ٢٦٢ ، المطلع ص ٣٣١ ،  
المغرب ص ١٥١ ، أنيس الفقهاء ص ١٦١ » .

والأصل في جواز الخلع الكتاب والسنة .

فمن الكتاب قوله تعالى :

«وَلَا يَحِلُّ لَكُمْ أَنْ تَأْخُذُوا مَا آتَيْتُمُوهُنَّ شَيْئًا إِلَّا أَنْ يَخَافَا أَلَا يُقِيمَا حَدُودَ اللهِ فَإِنْ خَفْتُمُ أَلَا يُقِيمَا حَدُودَ اللهِ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيمَا افْتَدَثْتُ بِهِ» من الآية ٢٢٩ البقرة .

ومن السنة :

ما رواه البخاري عن ابن عباس أن امرأة ثابت بن قيس أتت النبي ﷺ ، فقالت : يا رسول الله ، ثابت بن قيس ما أعتبر عليه في خلق ولا دين ولكنني أكره الكفر في الإسلام ، فقال رسول الله ﷺ :

المرأة من زوجها (بمال)<sup>(١)</sup> ثم ادعت أنه كان قد أبانها ، قيل :  
تسمع<sup>(٢)</sup> دعواها حتى ترجع ببدل الخلع ، ونحو ذلك<sup>(٣)</sup> مما هو  
مذكور في المطولةات<sup>(٤)</sup> فالدعوى مسموعة مع التناقض في جميع  
هذه (الصور)<sup>(٥)</sup> (لوضع)<sup>(٦)</sup> العذر على الراجح المفتى به في  
= « أتردين عليه حديقته ؟ » قالت : نعم قال رسول الله ﷺ : « أقبل  
الحدائق وطلقها تطليقة » .

انظر « صحيح البخاري ج ٦ ص ١٧٠ باب الخلع ورواه الترمذى  
في الجامع الصحيح ج ٢ ص ٣٢٩ وقال حديث حسن صحيح .  
ورواه الدارقطنى في السنن مع التعليق ج ٤ ص ٤٦ » .

(١) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .

(٢) انظر ذلك في « الفواكه البدريّة ص ١٠١ - ١٠٢ ، بدائع الصنائع ج ٦  
ص ٢٢٤ ، جامع الفصولين ج ١ ص ١٣٦ » .

(٣) وذلك كما إذا أقر العبد لواحد بالرق ، ثم ادعى عليه بالعتق وكما إذا  
استأجر رجل داراً ، ثم ادعى ملكها وأنها صارت إليه ميراثاً عن  
أبيه .

وكما إذا قاسم أخو الزوجة زوجها بعد موتها على الميراث ، ثم  
ادعى عليه بعد ذلك طالباً إعادة ما أخذه لأنه سبق أن طلقها وكما إذا  
اشترى ثوباً مطويًا في جراب أو منديل أو غير ذلك ، فلما نشره  
قال : هذا ثوابي .

انظر « الفواكه البدريّة ص ١٠١ - ١٠٣ » .

(٤) انظر ذلك في « الفواكه البدريّة ص ١٠١ - ١٠٢ ، بدائع الصنائع ج ٦  
ص ٢٢٤ ، جامع الفصولين ج ١ ص ١٣٦ » .

(٥) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ : « الصورة » .

(٦) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ : « لوضع » .

المذهب<sup>(١)</sup> ، ومن شروطها<sup>(٢)</sup> أيضاً : أن تكون مشتملة على المطالبة<sup>(٣)</sup> ، . . . . .

(١) وذكر ابن الغرس أن من المشائخ من اعتبر التناقض مطلقاً ومنع سماع الدعوى إذا تقدم ما ينافقها ، إلا في مسألة الرضاع المتقدمة وهي المسألة الأولى التي ذكرها المؤلف .

انظر «الفواكه البدريّة» ص ١٠٢ - ١٠٣ .

ولم يتبيّن لي وجه تخصيص تلك المسألة دون غيرها بهذا الحكم .

(٢) أي : ومن شروط الدعوى ، وهذا هو الشرط الثاني الذي ذكره المؤلف .

(٣) اشتتمال الدعوى على المطالبة هو أن تشتمل دعوى المدعي على طلب الحكم له بما يدعى به .

وقد اختلف الفقهاء رحمهم الله تعالى في جعل المطالبة بالحكم بالحق الذي يدعوه المدعي شرطاً لصحة الدعوى وقبولها وذلك على قولين :

القول الأول :

لا يشترط لصحة الدعوى وقبولها اشتتمالها على المطالبة بالحكم بل يكتفى في ذلك بدلالة الحال وشاهده .

قال بذلك :

المالكية : انظر «تبصرة الحكم» ج ١ ص ١٠٤ ، جواهر الإكليل ج ٢ ص ٢٢٦ ، مواهب الجليل ج ٦ ص ١٢٥ .

وهو وجه للشافعية : انظر «معنى المحتاج» ج ٤ ص ٣٩٤ ، روضة الطالبين ج ١٢ ص ١٠ .

ووجه الحنابلة : انظر «المغني» ج ٩ ص ٨٦ ، «الإنصاف» ج ١١ ص ٢٤١ .

وقد عللوا ذلك :

أ - بأن كثيراً من الناس لا يعرف مطالبة الحاكم بذلك فيترك مطالبه به لجهله فيضيع حقه .

ب - أن شاهد الحال من حضور المدعي إلى الحاكم وادعائه أمامه ، وتظلمه في مجلسه يدل على أن المدعي يطالب بما ادعى به وأنه لا يقصد بدعواه إلا الحكم له بحقه .  
انظر «المغني» ج ٩ ص ٨٦ .

القول الثاني :

أن اشتتمال الدعوى على المطالبة شرط لصحتها وقبولها .

قال بذلك :

الحنفية : انظر «فتح القدير» ج ٦ ص ١٤٤ ، الفواكه البدريّة ص ١٠٦ ، بدائع الصنائع ج ٦ ص ٢٢٢ ، مجمع الأنهر ج ٢ ص ٢٥٣ .

وهو وجه للشافعية : انظر «معنى المحتاج» ج ٤ ص ٣٩٤ ، روضة الطالبين ج ١٢ ص ١٠ .

وهو قول للحنابلة : انظر «المغني» ج ٩ ص ٨٦ ، الإنفاق ج ١١ ص ٢٤١ .

وعللوا ذلك :

أ - بأن الحكم من حقوق المدعي فلا يستوفى من المدعي عليه إلا طلب المدعي لاحتمال أنه ذكر دعواه على سبيل الحكاية أو نحو ذلك ، ولا يتبيّن غرضه بدون المطالبة .

انظر «بدائع الصنائع» ج ٦ ص ٢٢٢ ، «المغني» ج ٩ ص ٨٦ .  
ويجب عن ذلك بأن مجلس القضاء ليس مكاناً لسرد الحكايات والقصص ، وغرض المدعي يتضح من شاهد الحال في كل قضية .

قالوا وخصوص هذا اللفظ ليس بشرط ، بل الشرط ( منها )<sup>(١)</sup> دل على ذلك<sup>(٢)</sup> ، فإذا قال : أدعى أن لي قبله كذا ، ( أو )<sup>(٣)</sup> سكت ( واقتصر )<sup>(٤)</sup> على ذلك ؛ لا تسمع الدعوى حتى ( تتم )<sup>(٥)</sup>

=  
على المدعى عليه بدون طلب من المدعي إشعال للمنازعات وإنشاء لها .

#### الترجيع :

الذي يتبعن لي في هذه المسألة بعد النظر في كيفية التقاضي اليوم ونوعية مجلس القضاء واحتصاصات القضاة بفض المنازعات والفصل في الخصومات .

أن الراجح هو عدم اشتراط المطالبة بالحكم في الدعوى لأن في دلالة الحال وشهادته ما يغني عن ذلك ، فمجالس القضاء لم تنشأ إلا للمطالبة بالحقوق الممنوع منها أصحابها .

وكثيراً ما يسبق الدعوى من الأوراق وطلبات الإحضار والمراجعة من قبل المدعى ما يدل دلالة واضحة على مطالبه بالحكم له بما يستحقه .

(١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ : « منها ». وعلى كلا اللقطتين لا معنى لها ، ولعلها محرفة عن لفظ « ما » ، كما قال ذلك محمد صالح الجارم في المجاني الزهرية ص ١٠٦ .  
(٢) كأن يقول المدعى : وأريد أخذه ، أو أن يؤديه إلى ، ونحو ذلك كما سيذكره المؤلف .

(٣) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ : « و » وهو الصحيح .

(٤) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ : « فاقتصر » .

(٥) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب-ج) بلفظ : « يتم » ، والمعنى : حتى تتم دعواه .

فيقول : وأطالب به ، أو أريد أخذه منه ، أو أن يؤديه إلى ، وما أشبه ذلك<sup>(١)</sup> . ومن شروطها<sup>(٢)</sup> ذكر الحدود في دعوى العقار<sup>(٣)</sup> وبيان

(١) كدلالة الحال في هذا الزمن ، فإن تخصيص المحاكم وتعيين القضاة فيها لغرض فصل الخصومات ورفع المظالم ، وكذا اختصاصات القضاة وتفرغهم للقضاء في ساعات معلومة ، وفي مكان معلوم ، وتقديم المدعى أوراق الدعوى ، وطلبه تحديد موعد لنظر دعواه ، وإحضار خصمه وجلوسه بجانبه ، وذكر دعواه عليه ، أكبر دليل على أنه يطالبه بما يدعى به عليه ليس في ذلك شك . ولذا لا يحتاج إلى اللفظ الخاص بالمطالبة في هذه الحالة ويكتفى بهذه الدلالة .

(٢) أي : ومن شروط الدعوى ، وهذا هو الشرط الثالث من الشروط التي ذكرها المؤلف لصحة الدعوى .

(٣) اشتراط ذكر الحدود في دعوى العقار إنما هو لقصد تمييزه وتحديده حتى لا تكون الدعوى في مجهول .

وذكر الحدود في دعوى العقار شرط في صحة الدعوى وقبولها وذلك عند عامة الفقهاء .

إلا أن يكون العقار مشهوراً بشهرة يتميّز بها عن غيره مما يشابهه ، فإذا كان العقار مشهوراً لدى عامة الناس متميّزاً عن غيره من العقارات الأخرى ، ومعروفاً باسم لا يسمى به غيره .

فإنه يكتفى بذكر اسمه الذي يميزه فقط ، ولا يشترط في الدعوى ذكر حدوده لكون اشتراط ذكرها في الدعوى لقصد تمييزه ، وإذا تميز بغيرها اكتفى بذلك .

انظر «الفتاوي الهندية» ج ٤ ص ٩ ، «جامع الفصولين» ج ١ ص ٨٩ ، «مجمع الأنهر» ج ٢ ص ٢٥٣ ، «بدائع الصنائع» ج ٦ ص ٢٢٢ ، «تبصرة الحكم» ج ١ ص ١٠٥ ، «روضة الطالبين» ج ١٢ ص ٩ - ٩٤ ، «المغني» ج ٩ ص ٨٥ » .

ما هو أرض<sup>(١)</sup> أو كرم<sup>(٢)</sup> أو دار ، وفي أيّ مصر هو ، أو في أي قرية ؟ فإن قلت : هل يشترط مع ذلك ذكر المحلّة أو السوق أو السكّة ؟ قلت : (ذلك)<sup>(٣)</sup> ليس بلازم<sup>(٤)</sup> ، ومن . . . . .

= ولعلنا اليوم نقول : إنه يكتفى في دعوى العقار بأن يذكر رقم الصك الذي يثبت تملّكه ومصدره وتاريخه .

فإنه قد أصبح لكلّ عقار صك يبين جميع المعلومات التي تميز العقار عن غيره من العقارات ، وذلّك ببيان مكانه وحدوده ومساحته ورقم المخطط الذي يقع فيه .

فإذا ذكر المدعي في دعواه مثلاً : « الأرض المملوكة لي بموجب الصك الصادر من محكمة كذا برقم كذا وتاريخ كذا » اكتفى بذلك عن جميع المعلومات الأخرى .

(١) أي : أرض خالية لم تعمّر ولم تزرع .

(٢) أي : مزروعة بالكرم - والكرم هو العنْب انظر « القاموس المحيط ج ٤ ص ١٧٠ ، المطلع ص ١٣٠ » .

(٣) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .

(٤) قال ابن الهمام في فتح القدير ج ٦ ص ١٤٤ - ١٤٥ : « إذا وقعت الدعوى في العقار فلا بد من ذكر البلدة التي فيها الدار ، ومن ذكر المحلّة ، ومن ذكر السكّة ، ومن ذكر الحدود » .

ثم ذكر بعد ذلك « أنه قيل : إن ذكر المحلّة والسوق والسكّة ليس بلازم ، وذكر مصر أو القرية لازم » .

وهذا الاختلاف يدلّ على أن لكلّ عقار وضعاً خاصاً به يختلف فيه عن غيره ، وأن المقصود أن يذكر في دعوى العقار ما يميّزه عن غيره فقط ، وذلّك بذكر ما يختص به من الصفات والمميزات ، وأنه متى تميّز عن غيره بشيء اكتفى بذلك فبعض العقارات تميّز بالاسم وبعضها لا يتميّز إلا بالحدود ، وبعضها لا يتميّز إلا بذكر البلدة أو المحلّة أو السكّة .

شروطها<sup>(١)</sup> ذكر موضع الإيداع في دعوى<sup>(٢)</sup> الوديعة<sup>(٣)</sup> .

(١) أي : من شروط الدعوى ، وهذا هو موضع ذكر الشرط الرابع من شروط صحة الدعوى التي ذكرها المؤلف .

(٢) وصورة دعوى الوديعة كما ذكرها ابن عابدين نقلأً عن فتاوى رشيد الدين قال : « ينبغي أن يكون لفظ الدعوى في دعوى الوديعة : إن لي عنده كذا قيمته كذا ، فأمره ليحضره لأقيم عليه البيئة على أنه ملكي إن كان منكراً ، وإن كان مقرًا فأمره بالتخلية حتى أرفع » .  
ولا يقول : فأمره بالرد .

انظر « فرة عيون الأخبار ج ٧ ص ٤١٧ » ولكنه لم يتحقق في صورة هذه الدعوى الشرط الذي ذكره المؤلف ، وهو ذكر موضع الإيداع . وتحقق الشرط فيها يقتضي أن تكون صورتها بلفظ : « إن لي عنده كذا ، قيمته كذا ، سلمته له في مكان كذا ... الخ » .  
(٣) الوديعة : من ودع إذا ترك .

ومنه ما رواه مسلم عن عبد الله بن عمر وأبي هريرة أنهما سمعا رسول الله ﷺ يقول على أعاد منبره : ليتنهي أقوام عن ودعهم الجماعات أو ليختمن الله على قلوبهم ثم ليكونن من الغافلين » .

انظر « الجامع الصحيح ج ٣ ص ١٠ - ١١ باب التغليظ في ترك الجمعة » .  
والوديعة لغة : هي الشيء الموضع عند غير صاحبه للحفظ من الإيداع ، وهو تسلط الغير على الحفظ .

انظر « أنيس الفقهاء ص ٢٤٨ ، مغني المحتاج ج ٣ ص ٧٩ ، المطلع ص ٢٧٩ ، المغرب ص ٤٧٩ » .

والوديعة شرعاً : توكيل في حفظ مملوك أو محترم مختص على وجه مخصوص .

انظر « مغني المحتاج ج ٣ ص ٧٩ ، التعريفات ص ١٧٠ ، معجم لغة الفقهاء ص ٥٠١ » .

أنه في (أي) <sup>(١)</sup> مصر ، سواء كان له حمل ومؤنة <sup>(٢)</sup> (أو لا) <sup>(٣)</sup> ، وفي دعوى الغصب <sup>(٤)</sup> إذا لم يكن له حمل ومؤنة لا يشترط ذكر موضع الغصب أما لو كان <sup>(٥)</sup> يشترط <sup>(٦)</sup> (ذكرة) <sup>(٧)</sup>

(١) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .

(٢) أي : يحتاج نقله إلى مجلس القضاء إلى نفقة وكلفة .

(٣) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ : « أولى » والمعنى : أو لم يكن له حمل ومؤنة ، وذلك حتى لا يكلّف المودع إحضار الوديعة إلى مجلس القضاء ، لأنّه محسن وما على المحسنين من سبيل .

وفي تكليفه إحضارها إلى مجلس القضاء ضرر عليه فما عليه إلا التخلية بينها وبين صاحبها في مكان الإيداع فقط .

(٤) الغصب : مصدر غصبه يغصبه بكسر الصاد .  
وهو في اللغة : أخذ الشيء ظلماً .

وفي الاصطلاح : أخذ مال متocom محترم بغیر إذن المالك على وجه يزيل يده عنه .

انظر « المطلع » ص ٢٧٤ ، الهدایة ج ٤ ص ١١ ، أنسی الفقهاء ص ٢٦٩ ، القاموس المحيط ج ١ ص ١١٥ » .

(٥) أي : لو كان له حمل ومؤنة .

(٦) أي : يشترط ذكر مكان الغصب ، لأنّه لا يلزم الغاصب إحضار المغصوب إلى مجلس القضاء ، بل عليه رده إلى المكان الذي غصبه منه فقط .

لأنّ في تكليفه إحضار المغصوب إلى مجلس القضاء تكليفاً له فوق جنابته فلا يلزم ذلك .

انظر « قرة عيون الأخبار » ج ٧ ص ٤١٧ » .

(٧) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب-ج) .

وفي دعوى السعاية<sup>(١)</sup> لا بد من بيانها<sup>(٢)</sup> حتى لو ادعى أنه ارتشى منه لا يصح<sup>(٣)</sup> بدون التفسير ، فإن فسر على الوجه<sup>(٤)</sup> تسمع والإلا فلا وفي دعوى خرق<sup>(٥)</sup> الثوب أو جرح الدابة لا يشترط إحضار الثوب والدابة<sup>(٦)</sup> ، لأن المدعى به في الحقيقة الجزء (الفائت

(١) السعاية : مصدر سعى بمعنى وشي ونم .

انظر «القاموس المحيط ج ٤ ص ٣٤٢ ، المعجم الوسيط ج ١ ص ٤٣١ » .

(٢) أي : بيان دعواه حيث لا يكتفي بذكر الاسم دون إيقاص المسمى .  
انظر «سماوة جامع الفصولين ج ١ ص ٧٩ » .

(٣) أي : لا تصح دعواه بناء على فهمه هو لموضع السعاية وتسميتها لها بما ذكر في دعواه ، بل لا بد من تفسير العمل الذي يدعى به حتى يتم استبيانه : هل هو مطابق لدعواه أم لا ؟ .

ومن ذلك : لو ادعى رجل على آخر أنه قذفه ، فلا يكتفي بقوله : إنه قد قذفي ، بل يسأل عن الكلمات التي يدعى أنه قذف بها ، حتى يتبيّن الأمر : هل هذه الكلمات من كلمات القذف أم لا ؟ .

(٤) أي : على الوجه الذي يطابق فيه الفعل المدعى به للدعوى .

(٥) انظر ذلك في «الفتاوى الهندية ج ٤ ص ٣٧ ، سماوة جامع الفصولين ج ١ ص ٤٤ » .

(٦) قوله هنا : لا يشترط إحضار الثوب والدابة لأن المدعى به في الحقيقة الجزء الفائت من الثوب والدابة .

أقول : الأولى أن يشترط إحضار الثوب المخروق والدابة المجرورة ليطلع عليها القاضي أو من يننيه .

فإنه لا يتبيّن الخرق بالثوب إلا بإحضاره ، ولا يتبيّن الجرح في الدابة إلا بإحضارها .

(١) من الثوب والدابة (انتهى)<sup>(٢)</sup> (٣) ، وأما الكلام على من تقبل شهادته ومن لا تقبل ، فنقول : اعلم (أن)<sup>(٤)</sup> الشهادة لها معنian : لغوي ، وشرعى ، أما الأول : فهي عبارة عن الإخبار عن صحة الشيء عن مشاهدته<sup>(٥)</sup> . (و)<sup>(٦)</sup> أما الثاني : فهي عبارة عن إخبار صدق لإثبات حق بلفظ الشهادة في مجلس (القضاء)<sup>(٧)</sup> ،

(١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ : «الثابت» ومعنى الفائت : أي : المعدوم .

(٢) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب - ج) .

(٣) ذكر المؤلف في أول هذا الفصل أن طريق القاضي إلى الحكم يختلف باختلاف المحكوم به ، وهو حق الله تعالى ، أو حق العباد ، وذكر فيما تقدم طريق الحكم فيما إذا كان المحكوم به من حقوق العباد المحسنة . ثم شرع بعد ذلك في الكلام عن تقبل شهادته ومن لا تقبل شهادته ، ولم يتطرق إلى طريق الحكم فيما إذا كان المحكوم به من حقوق الله تعالى ، أو من الحقوق المشتركة .

وإذا كان طريق القاضي إلى الحكم فيما هو من حقوق العباد المحسنة هي الدعوى والحججة كما تقدم ؛ فإن طريق الحكم في الحقوق الخالصة لله تعالى هو الحجّة فقط ، ولا يشترط فيها الدعوى .

وأما الحقوق المشتركة ، فمنها ما يشترط له الدعوى ومنها ما لا يشترط له الدعوى ، وسيأتي تفصيل ذلك في أول الفصل الثالث من هذا الكتاب - إن شاء الله تعالى - انظر صفحة ٥٨٩ وما بعدها .

(٤) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب - ج) بلفظ «بأن» .

(٥) انظر ذلك في العناية شرح الهدایة ج ٦ ص ٢ .

(٦) ما بين القوسين من النسخة (ب - ج) حيث لم يرد في الأصل .

(٧) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ : «القاضي» .

(فتخراج) <sup>(١)</sup> شهادة الزور <sup>(٢)</sup> <sup>(٣)</sup> وقول الرجل في مجلس القضاء : أشهد <sup>(٤)</sup> بكتذا لبعض (العرفيات) <sup>(٥)</sup> ، والإخبار بدون لفظ الشهادة <sup>(٦)</sup> . وهي نوع من الولاية <sup>(٧)</sup> ، فلا تقبل شهادة

= انظر التعريف المذكور في «فتح القدير» ج ٢ ص ٢ ، البحر الرائق ج ٧ ص ٥٦ ، رد المحتار ج ٥ ص ٤٦١ » .

(١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ : «يخرج» .

(٢) الزور هو : الكذب .

انظر «القاموس المحيط» ج ٢ ص ٤٢ ، مختار الصحاح ص ٢٧٨ ، المعجم الوسيط ج ١ ص ٤٠٦ ، المطلع ص ٤١١ » . وإطلاق الشهادة على الزور من باب المجاز كإطلاق اليمين على الغموس .

انظر «رد المحتار» ج ٥ ص ٤٦١ » .

شهادة الزور هي : أن يؤدي الشاهد شهادة لم يسبق له علم بها .

انظر «سبل السلام» ج ٤ ص ١٢٦ ، معجم لغة الفقهاء ص ٢٦٦ » .

(٣) ورد هنا في النسخة (ب) لفظ : «وقول الزور» .

(٤) وذلك كقول الرجل : أشهد ألا إله إلا الله ، أو : أشهد أن الجنة حق ، ونحو ذلك .

(٥) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ : «العرفات» . والمعنى : بعض الأشياء المتعارف عليها .

(٦) وذلك كقول الرجل في مجلس الحكم : أعلم أن محمداً قد أفرض زيداً مالاً .

(٧) الولاية : مصدر ولـي .

والولي : هو كل من ولـي أمر أحد ، ومنه : ولـي اليتيم ، ولـي =

## العبد<sup>(١)</sup> والمكاتب<sup>(٢)</sup> والمدير<sup>(٣)</sup> وأم الولد<sup>(٤)</sup>

= القتيل . والولاية في الشعّ : « تتنفيذ القول على الغير شاء أو أبى » .  
وهو المقصود في كلام المؤلف .

انظر « التعريفات ص ١٧٢ ، أنيس الفقهاء ص ٢٦٣ .

وكانت الشهادة نوعاً من الولاية ، لأن فيها تنفيذ قول الشاهد على المشهود عليه .

(١) وكذا البعض عند أبي حنيفة .

انظر « بداع الصنائع ج ٦ ص ٢٦٨ » .

(٢) بضم الميم وفتح التاء : اسم مفعول .

(٣) المدير : هو الرقيق الذي علق عنقه على موت سيده .  
والتدبير مطلق ومقيد :

فالمطلق منه : أن يعلق السيد عنقه بيوم مطلق ، مثل : إن  
مت فأنت حرّ ، أو بيوم يكون الغالب وقوعه ، مثل : إن مت إلى  
مائة سنة فأنت حرّ .

وال المقيد منه : أن يعلق عنقه بيوم مقيد ، مثل : إن مت في  
مرضي هذا فأنت حرّ .

انظر « التعريفات ص ١٣٩ ، المغرب ص ١٦٠ ، معجم لغة  
الفقهاء ص ٤١٨ ، تاج العروس ج ٣ ص ٢٠٠ ، أنيس الفقهاء  
ص ١٦٩ » .

(٤) أم الولد هي الأمة التي ولدت من سيدها في ملكه .

انظر « المعني ج ٩ ص ٥٢٧ ، المطلع ص ٣١٧ ، معجم لغة  
الفقهاء ص ٨٨ ، معني المحتاج ج ٤ ص ٥٣٨ » .

وقد اختلف العلماء - رحمهم الله تعالى - في قبول شهادة العبد ،  
أو من به شائبة رق كالكاتب والمدير وأم الولد ، وذلك على  
قولين :

---

### القول الأول :

أن شهادة العبد مقبولة .  
وهذا هو مذهب الحنابلة .

انظر «المغني» ج ٩ ص ١٩٣ ، «الإنصاف» ج ١٢ ص ٦٠ ، المبدع  
ج ١٠ ص ٢٣٦ ، حاشية الروض المربع ج ٣ ص ٤٢٦ ، كشاف  
القناع ج ٦ ص ٤٢٦ ، «شرح متنى الإرادات» ج ٣ ص ٥٥٠ ، «الطرق  
الحكمية» ص ١٦٥ » .

### الأدلة :

أ - قوله تعالى : «وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أَمَّةً وَسَطَا لَتَكُونُوا شُهَدَاءَ  
عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا» آية ١٤٣ البقرة .

والوسط : هو العدل الخيار ، ولا ريب في دخول العبد في هذا  
الخطاب . فهو عدل بنص القرآن .

فدخل تحت قوله تعالى : «وَأَشْهِدُوا ذَوِي عَدْلٍ مِّنْكُمْ» آية ٢  
سورة الطلاق .

ب - قوله تعالى : «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُوَنُوا قَوَامِينَ بِالْقِسْطِ  
شُهَدَاءَ اللَّهِ وَلَا يَؤْثِرُوا أَنفُسَكُمْ أَوْ الْوَالِدَيْنَ وَالْأَقْرَبِينَ» سورة النساء آية  
رقم ١٣٥ .

والعبد من الذين آمنوا قطعاً ، فيكون من الشهداء .

ج - قوله تعالى : «وَاسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِنْ رِجَالِكُمْ» سورة  
البقرة آية ٢٨٣ . ولا ريب أن العبد من رجالنا .

د - قوله تعالى : «إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أُولَئِكَ هُمْ  
خَيْرُ الْبَرِّيَّةِ» آية رقم ٧ سورة البينة .

والعبد المؤمن الصالح من خير البرية ، فكيف تُرَدُّ شهادته .

ه - أجمع الصحابة والناس أجمعون على أن العبد مقبول الشهادة

على رسول الله ﷺ إذا روى عنه الحديث ، فكيف تقبل شهادته على رسول الله ﷺ ، ولا تقبل شهادته على واحد من الناس ؟ انظر « الطرق الحكمية » ص ١٦٦ - ١٦٧ .

فإن قيل : إن باب الرواية أوسع من باب الشهادة ، فيحاط لها ما لا يحاط للرواية .

أجيب القائل بأن هذا كلام جرى على ألسن كثير من الناس ، وهو عار عن التحقيق والصواب .

فأولى ما ضبط واحتيط له الشهادة على رسول الله ﷺ والرواية عنه .

انظر « المرجع السابق » .

هذا وإن كان أصحاب هذا القول قد اختلفوا في الأشياء التي تقبل فيها شهادة العبد ، والأشياء التي لا تقبل فيها شهادته ، إلا أنهم متفقون على قبول شهادة العبد عموماً وجواز الحكم بما تدلّ عليه .  
القول الثاني :

لا تقبل شهادة العبد ولا من به شائبة رق ولو قلت . قال بذلك جمهور العلماء من :

الحنفية : انظر « بدائع الصنائع » ج ٦ ص ٢٦٧ ، مجمع الأنهر ج ٢ ص ١٩٥ ، فتح القدير ج ٦ ص ٢٨ ، رد المحتار ج ٥ ص ٤٧٤ ، البحر الرائق ج ٧ ص ٧٧ .

والمالكية : انظر « المدونة » ج ٥ ص ١٥٤ ، الشرح الصغير ج ٥ ص ٥٦٢ ، حاشية الدسوقي ج ٤ ص ١٦٥ ، مواهب الجليل ج ٦ ص ١٥٠ .

والشافعية : انظر « الأم » ج ٧ ص ٤٧ ، مغني المحتاج ج ٤ ص ٤٣٨ ، روضة الطالبين ج ١١ ص ٢٤١ ، حاشية عميرة ج ٤

ص ۳۱۸

وقد استدل جمهور العلماء على قولهم هذا بما يأتي :  
 أ - قوله تعالى : « ضرب الله مثلاً عبداً مملاوكاً لا يقدرُ على  
 شيء » الآية رقم ٧٥ سورة النحل .

والشهادة شيء فلا يقدر على أدائها .  
انظر «بدائع الصنائع ج ٦ ص ٢٦٧ »

وأجيب عن ذلك :

بأن الله تعالى لم يقل : إن كل عبد لا يقدر على شيء ، وإنما ضرب الله تعالى المثل بعد من عبيده هذه صفتة ، وقد توجد هذه الصفة في كثير من الأحرار .

وبالمشاهدة نعرف كثيراً من العبيد أقدر على الأشياء من كثير من  
الأحرار . بد<sup>كفر</sup> العبد <sup>ورثة</sup> العصارة <sup>الله</sup> العبد المصادر  
والعبد تلزمه الصلاة والصيام والطهارة ، وهي شيء .  
انظر : « الطرق الحكمية ص ١٦٨ » .

ثم إن الخلاف ليس في قدرته ، وإنما الخلاف في قبول شهادته  
إذا قدر على أدائها .

ب - أن منافع العبد لسيده ، ولا يجب عليه الإجابة إلى أدائها ،  
والشاهد يجب عليه الأداء إذا دعي إلى ذلك لقوله تعالى : « ولا  
يأب الشهداء إما ما دُعُوا » من الآية ٢٨٢ البقرة .

ويحاب عن ذلك بأن موضع التزاع هو قبول شهادة العبد إذا  
شهد ، وليس الخلاف في وجوب أداء الشهادة عليه من عدمها ،  
فالعبد إذا كانت منافعه لسيده لا يمنع ذلك من قبول شهادته إذا أذن  
له سيده في الأداء .

<sup>١٧٩</sup> انظر «الطرق الحكمية» ص ١٦٩.

والمحدود في<sup>(١)</sup>

ج - أن الشهادة ولاية وتمليك ، فهي تنفيذ القول على الغير وهذا من باب الولاية ، ويملك الحاكم الحكم بالشهادة فيكون الحكم ملكاً للشاهد . والعبد لا ولاية له على غيره ، ولا يملك فلا شهادة له . انظر « بدائع الصنائع ج ٦ ص ٢٦٨ ، البحر الرائق ج ٧ ص ٧٧ » .

ويحاب عن ذلك : بأن الشهادة ليست ولاية مطلقة من كل وجه ، لأن الشاهد لا يملك الحكم بها ولا الإلزام ولا التنفيذ .  
الترجيح :

إذا كان المطلوب في الشهادة أن تكون صادقة تدل طالب الحق عليه وتعيد الحق إلى نصبه ، وتنزع الباطل والمبطلين ، فإن شرط الشاهد هو أن يكون عدلاً ويغلب الفتن على صدقه ، وعدم تطرق التهمة إليه ، وهذا موجود في العبد ، فالمقتضى موجود والمانع مفقود ، فالرق لا يصلح أن يكون مانعاً للشهادة لأنه لا يزيل العدالة . فالعبد قد تحمل أمانات أكبر من الشهادة ، فهو يؤدي حق الله وحق سيده . وعليه من الواجبات الشرعية مثل ما على غيره من الأحرار في الجملة .

والحرية لا تجلب للعبد عدالة لم تكن موجودة فيه من قبل ، ولا الرق يوجب له فسقاً . وكثير من العلماء الموالي كانوا عبيداً أو أبناء عبيد ، لم يحدث فيهم بالإعتاق إلا الحرية . والحرية لا تغير طبعاً ولا تحدث علمًا ولا مروءة .

ومن هذا يتبيّن رجحان قول الحنابلة في قبول شهادة العبد .

انظر « المغني ج ٩ ص ١٩٥ ، الطرق الحكيمية ص ١٦٥ » .

(١) سبق ذكر الخلاف ص ٢٥٦ في جواز ولاية القضاء للمحدود في القذف إذا تاب ، وحيث أن الخلاف السابق مبني على الخلاف في =

(قذف)<sup>(١)</sup> وإن تاب (لا تقبل)<sup>(٢)</sup> عندنا .

و(كذا لا تقبل شهادة)<sup>(٣)</sup> الشريك لشريكه فيما هو (شريك فيه)<sup>(٤)</sup> ، والمفاوض<sup>(٥)</sup> ، والذي يجر إلى نفسه بشهادته

= قبول شهادته ، فلا فائدة من تكرار ذكر الخلاف هنا . وقد ترجح هناك أن تولية القضاء للمحدود في القذف إذا تاب جائزة ، فتكون شهادته هنا مقبولة .

(١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب - ج) بلفظ : « القذف » .

(٢) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب - ج) .

(٣) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .

(٤) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب - ج) بلفظ « فيه شريك » .

شهادة الشريك لشريكه فيما هو فيه شريك غير مقبولة في قول عامة الفقهاء ، لأنه بذلك يصير شاهداً لنفسه في بعض ما هو مشهود به وذلك باطل .

وإذا بطلت الشهادة في البعض بطلت في الكل .

لكن لو شهد الشريك لشريكه في غير ما هو شريك له فيه بهذه الشهادة مقبولة ، لأن الشريك في هذه الحالة يشهد بما ليس له فيه ملك ، وبذلك لا يصير شاهداً لنفسه .

انظر « العناية على الهدایة ج ٦ ص ٣٤ ، مجمع الأنهر ج ٢ ص ١٩٧ ، البحر الرائق ج ٧ ص ٨٢ ، رد المحتار ج ٥ ص ٤٧٨ ، بدائع الصنائع ج ٦ ص ٢٧٢ ، لسان الحكم ص ٢٤٣ ، الشرح الصغير ج ٥ ص ٥٧٠ ، مواهب الجليل ج ٦ ص ١٥٦ ، المدونة ج ٥ ص ١٥٦ ، حاشية الدسوقي ج ٤ ص ١٦٩ ، روضة الطالبين ج ١١ ص ٢٣٤ ، المعني ج ٩ ص ١٨٨ » .

(٥) أي : ولا تقبل شهادة المفاوض .

= والمفاوض هو : أحد الشركاء في شركة المفاوضة .

(مغنمًا<sup>(١)</sup>) وشهادة.....

= انظر «البحر الرائق» ج ٧ ص ٨٢ ، المغرب ص ٣٧٦ ، القاموس  
المحيط ج ٢ ص ٣٤١ ، المطلع ص ٢٦٢ ، التعريفات ص ١٥١ ». .  
وشهادة المفاوض لا تقبل لشريكه إلا في شيء غير مشترك بينهما  
كالقصاص والنكاح ونحوها ، واشترط المالكية في قبول شهادته أن  
يكون مبرزاً في العدالة .

انظر العناية على الهدایة ج ٦ ص ٣٤ ، مجمع الأنهر ج ٢  
ص ١٩٧ ، بذائع الصنائع ج ٦ ص ٢٧٢ ، رد المحتار ج ٥  
ص ٤٧٨ ، حاشية الدسوقي ج ٤ ص ١٦٩ ، مواهب الجليل ج ٦  
ص ١٥٦ ، الشرح الصغير ج ٥ ص ٥٧٠ ، روضة الطالبين ج ١١  
ص ٢٣٤ ، المغني ج ٩ ص ١٨٥ » .

(١) ما بين القوسين يباض في النسخة (ب).

وشهادة الشاهد الذي يجرّ بشهادته إلى نفسه مغنمًا أو يدفع بها  
عنها ضرراً غير مقبولة في قول عامة الفقهاء رحمهم الله تعالى .

انظر «بذائع الصنائع» ج ٦ ص ٢٧٢ ، الفتاوى الهندية ج ٣  
ص ٤٥٠ ، الشرح الصغير ج ٥ ص ٥٧٨ ، المدونة ج ٥ ص ١٥٥ ،  
مغنى المحتاج ج ٤ ص ٤٣٣ ، روضة الطالبين ج ١١ ص ٢٣٤ ،  
قلبي وعميره التعلقة ج ٤ ص ٣٢١ ، المبدع ج ١٠ ص ٢٤٥ ،  
كتاف القناع ج ٦ ص ٤٢٩ ، الإنصاف ج ١٢ ص ٧٠ ، المغني  
ج ٩ ص ١٨٥ ، المقنع ج ٤ ص ٣٤١ » .

وذلك لأن شهادته إذا تضمنت معنى النفع والدفع فقد صار الشاهد  
متهمًا ، ولا شهادة للمتهم .

ولأنه إذا جر النفع لنفسه بشهادته لم تقع شهادته لله تعالى بل  
لنفسه هو .

وعلى هذا تخرج شهادة الوالد لولده وعكسه ، لأن كلاً منها

التهاتر<sup>(١)</sup> ( و )<sup>(٢)</sup> التي تقوم على النفي<sup>(٣)</sup> ، ..... .

= ينتفع بمال الآخر عادة في الحياة وبعد الممات انظر «بدائع الصنائع ج ٦ ص ٢٧٢ » .

وكشادة الغرماء للمفلس بدين أو عين ، أو شهادتهم للميت بدين أو مال ، فإنه لو ثبت للمفلس أو للميت مال أو دين تعلقت حقوقهم به .

انظر «المغني ج ٩ ص ١٨٦ » .

وكشادة العدو على عدو لأن فيها منفعة للشاهد ، وستأتي في كلام المؤلف قريباً .

(١) التهاتر : من تهاتر . والهتر بكسر الهاء وسكون الناء : السقط من الكلام والخطأ فيه ، وتهاتر القوم : ادعى كل منهم على صاحبه باطلأ . وتهاتر البستان : سقوطها .

وشهادة التهاتر : هي الشهادة التي يكذب بعضها بعضاً .

انظر «القاموس المحيط ج ٢ ص ١٥٧ ، تاج العروس ج ٣ ص ٦١٠ ، المعجم الوسيط ج ٢ ص ٥٧١ ، المغرب ص ٤٩٨ » .

وشهادة التهاتر غير مقبولة . لأن تعارضها وتكتذيب بعضها بعضاً واختلافها يدلّ على عدم صحتها .

انظر «لسان الحكام ص ٢٤٣ ، تبصرة الحكام ج ١ ص ٢٧٤ » .

(٢) ما بين القوسين زيادة لا بد منها لاستقامة المعنى إذ أن شهادة التهاتر غير الشهادة التي تقوم على النفي .

(٣) أي : والشهادة التي تقوم على النفي .

والنفي : مصدر نفي ، والنفي ما يقابل الإثبات ، والشهادة على النفي هي الإخبار عن ترك الفعل .

انظر «معجم لغة الفقهاء ص ٤٨٥ ، التعريفات ص ١٦٦ .

والشهادة على النفي غير معقوله إطلاقاً ، ولكنه قد يستأنس بها =

فقط إذا لم يوجد ما يعارضها .

وذلك لأن الشهادة إثبات والإثبات ضد النفي ولا يمكن إثبات النفي ، ولهذا قال الفقهاء : بأن الشهادة على النفي لا تقبل . لأن الشهادة تنبئ عن المشاهدة والمعاينة المترتب عليها العلم بالمشهود ، والنفي لا يحصل به ذلك العلم .

انظر « تكملة رد المحتار ج ٥ ص ٤٩١ ، ج ٧ ص ١٨٤ ، لسان الحكام ص ٢٤٣ ، تبصرة الحكماء ج ١ ص ١٣ ، روضة الطالبين ج ١٢ ص ٩٩ - ١٠٠ ، المغني ج ٩ ص ١٦٣ » .

إن كان هناك حالات استثناء بعض الفقهاء وأجازوا فيها الشهادة على النفي ، فإنها حالات لا تدل على العلم القطعي الذي لا يمكن خلافه بحيث لا تعارضها الشهادة على الإثبات ، وإنما هي شهادات قبلت بناء على الظن الغالب والضرورة الملحة لحاجة المسلمين لذلك في هذه الحالات .

وقد استثنى بعض الفقهاء بعض الحالات التي يجوز فيها قبول الشهادة على النفي ، بناء على الظن الغالب أو الحاجة الملحة إلى قبولها ، ويزداد جواز الأخذ بها قوة وضعفاً على قدر قوة الحاجة إليها ، وعلى مقدار الظن الغالب الذي يستفاد منها .

ولتكن مهما بلغ الظن على صحتها فإنها لا تقوى على مواجهة الشهادة التي تدل على الإثبات إذا خالفتها .

قال السيوطي في الأشباه والنظائر ص ٥٢٠ : « الشهادة على النفي لا تقبل إلا في ثلاثة مواضع : أحدها الشهادة على أنه لا مال له ، وهي شهادة الإعسار . الثاني : الشهادة على أنه لا وارث له . الثالث : أن يضيقه إلى وقت مخصوص كأن يُدعى عليه بقتل أو إتلاف أو طلاق في وقت كذا ، فيشهد له بأنه ما فعل ذلك في ذلك

الوقت . قال : فإنها تقبل في الأصح » .

وقال مثل ذلك « ابن فردون في تبصرة الحكم ج ٢ ص ١٣ ،  
وابن قدامة في المغني ج ٩ ص ١٦٣ » .

لكن لو شهد آخر أن المشهود له . له مال ، أو له وارث لم يعلم  
عنه الشهود ، لكان شهادته أولى ، لأن شهادتهم مبنية على ظن  
غالب لا عن علم يقيني ثابت .

كما أن الشهادة على محصور بمكان أو زمان على أنه لم يقتل أو  
لم يضرب في ذلك الزمان أو المكان شهادة مبنية على الظن كذلك ،  
لأنها لا تؤدي إلى العلم اليقيني إلا إذا ثبت أن المشهود لم يناموا ولم  
يغفلوا عنه ، ولم يُسحروا ولم تذهب عقولهم ولم يشتبه عليهم  
المشهود له ، لأن كل واحدة من هذه محتملة الواقع وأن المشهود  
له جئي ، وهم على حالة من هذه الحالات ، وإثبات أنهم لم يكونوا  
على إحدى هذه الحالات إثبات نفي كذلك لا يمكن إثباته بصفة  
قاطعة ، فيلزم منه الدور .

فكل الذين يتوا نيه لقتل النبي ﷺ ليلة الهجرة وانتظروه عند  
الباب يشهدون أن النبي ﷺ لم يخرج من هذا الباب ، وهو قد خرج  
منه فعلاً ، ولكنهم هم الذين لم يروه .

لذا فإن الراجح لدى أن الشهادة على النفي غير مقبوله على  
إطلاقها ، وخاصة في قضايا الحدود والقصاص التي تدرأ  
بالشبهات .

ولكن يعتبر ما ذكره ابن فردون والسيوطى وابن قدامة دليلاً من  
الأدلة التي تزداد قوّة وضعفاً ويحكم بها في حالة دون أخرى حسب  
ظروف القضية وملابساتها في كل حالة ، وحسب الضرورة الداعية  
إليها كما في البيته على الإعسار وعدم الوارث وحسب كثرة الشهود

## وشهادة أهل الكفر على المسلمين<sup>(١)</sup>

= وضيّعهم وعدالتهم .

انظر «بدائع الصنائع» ج ٦ ص ٢٧٥ - ٢٧٦ ، البحـر الرائق ج ٧ ص ٧٢ ، لسان الحـكام ص ٢٤٣ ، معين الحـكام ص ١١٤ ، رد المحتار ج ٥ ص ٤٩١ ، تبـصرة الحـكام ج ٢ ص ١٣ ، الأشـباء والنـظـائـر ص ٥٢٠ ، روضـة الطـالـبـين ج ١٢ ص ٩٩ - ١٠٠ ، المـغـني ج ٩ ص ١٦٣ ، وسائل الإثبات ص ٧٨ » .

(١) شهادة أهل الكفر على المسلمين لا تجوز باتفاق الفقهاء رحمـهم الله تعالى .

انظر «بدائع الصنائع» ج ٦ ص ٢٨٠ ، مجمع الأنـهـرـ ج ٢ ص ٢٠١ ، فتح الـقـدـيرـ ج ٦ ص ٤١ ، رد المـحـتـارـ ج ٥ ص ٤٧٣ ، الـبـحـرـ الرـائـقـ ج ٧ ص ٩٣ ، لـسـانـ الحـكـامـ ص ٢٤٣ ، المـذـونـةـ ج ٥ ص ١٥٦ ، حـاشـيةـ الدـسوـقـيـ ج ٤ ص ١٦٥ ، الشـرـحـ الصـغـيرـ ج ٥ ص ٥٦٣ ، مـغـنـيـ المـحـتـاجـ ج ٤ ص ٤٢٧ ، الغـاـيـةـ القـصـوـيـ ج ٢ ص ١٠١٧ ، روضـةـ الطـالـبـينـ ج ١١ ص ٢٢٢ ، حـاشـيةـ عـمـيرـهـ ج ٤ ص ٣١٨ ، كـشـافـ القـنـاعـ ج ٦ ص ٤١٧ ، المـغـنـيـ ج ٥ ص ١٨٢ ، الإـنـصـافـ ج ١٠ ص ٣٩ ، المـبـدـعـ ج ١٠ ص ٢١٥ » ، وذلك : لقوله تعالى :

﴿وَأَشْهِدُوا ذُوِيْ عَدْلٍ مِّنْكُمْ﴾ آية رقم ٢ الطلاق .

والكافر ليس بعدل وليس منا .

ولأن الشهادة فيها معنى الولاية ، وهو تنفيذ القول على الغير ولا ولـاـيـةـ لـلـكـافـرـ عـلـىـ الـمـسـلـمـ ، فلا شـهـادـةـ لهـ عـلـيـهـ .

وقد استثنى الحنابلة من ذلك شهادة الكافر على المسلم في الوصـيـةـ فـيـ السـفـرـ إـذـاـ لـمـ يـكـنـ غـيـرـهـ ، وذلك للضرورة والحـاجـةـ الدـاعـيـةـ إـلـىـ ذـلـكـ .

و(شهادة)<sup>(١)</sup> المولى<sup>(٢)</sup> .....

= انظر «كشاف الفناع ج ٦ ص ٤١٧ ، الإنصاف ج ١٠ ص ٣٩ ،  
المغني ج ٩ ص ١٨٢ ، المبدع ج ١٠ ص ٢١٥ ، الطرق الحكمية  
ص ١٨٢ » .

وذلك لقوله تعالى :

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا شَهادَةُ بَنِيكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدُكُمُ الْمَوْتُ حِينَ  
الْوَصِيَّةِ اثْنَانِ ذُوَا عَدْلٍ مِّنْكُمْ أَوْ أَخْرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ إِنْ أَنْتُمْ ضَرِبُتُمْ فِي  
الْأَرْضِ فَأَصَابَتُكُمْ مَصِيَّةُ الْمَوْتِ﴾ . آية رقم ١٠٦ سورة المائدة .  
وهذه الآية من سورة المائدة ، وهي سورة مدنية من آخر سور  
القرآن نزولاً ، كما قالت عائشة رضي الله عنها .

انظر «الطرق الحكمية ص ١٨٥ » .

ويظهر رجحان قول الحنابلة في قبول شهادة غير المسلم على  
المسلم في الوصية في السفر للآية المتقدمة ، ولكون الضرورة  
تفتفي ذلك .

وقد رجح ذلك ابن القيم ، وانتصر له انتصاراً عظيماً ، بل أجاز  
شهادة الكفار في كل ضرورة ، حتى ولو كانوا رجالاً وامرأتين أو  
أربع نسوة .

انظر «المرجع السابق ص ١٨٢ وما بعدها» .

(١) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب) .

(٢) شهادة المولى لعبده لا تقبل في قول عامة الفقهاء من الحنفية  
والمالكية والشافعية والحنابلة .

انظر «فتح القدير ج ٦ ص ٣٣ ، البحر الرائق ج ٧ ص ٨٢ ،  
لسان الحكم ص ٢٤٣ ، مجمع الأئمـ ج ٢ ص ١٩٧ ، بدائع  
الصناعـ ج ٦ ص ٢٧٢ ، رد المحتارـ ج ٥ ص ٤٧٨ ، المدونـ ج ٥  
ص ١٥٤ ، مغنيـ المحتاجـ ج ٤ ص ٤٣٣ ، الغـائيةـ التصـوىـ ج ٢

(المأذونه)<sup>(١)</sup> (في التجارة)<sup>(٢)</sup> (ولمكاتبها)<sup>(٣)</sup> (لا تقبل)<sup>(٤)</sup> ،  
و(كذا)<sup>(٢)</sup> شهادة الأعمى<sup>(٤)</sup> .

= ص ١٠٢٠ ، حاشية قليوبى وعميره : التعقيبة ج ٤ ص ٣٢١ ،  
روضة الطالبين ج ١١ ص ٢٣٤ ، المجموع ج ٢٠ ص ٢٣٢ ، كشاف  
القناع ج ٦ ص ٤٢٨ ، المبدع ج ١٠ ص ٢٤٥ ، المعني ج ٩  
ص ٩٣ - ١٨٧ ، الإنفاق ج ١٢ ص ١٢ .

وذلك لأن العبد مال لسيده ، وشهادته له شهادة لنفسه يجرّ له بها  
نفعاً .

سواء كان قاتاً أو مكتاباً أو غيره ، لحديث : « المكاتب عبدٌ ما  
بقي عليه درهم » .

(١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ : « لما دونه » .

(٢) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب - ج) .

(٣) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب - ج) بلفظ « ومكاتبها » .

(٤) اختلف العلماء في صحة شهادة الأعمى وجواز قبولها والحكم بها  
وذلك على قولين :  
القول الأول :

أن شهادة الأعمى صحيحة ومقبولة ، ويجوز للقاضي الحكم  
بها .

قال بذلك جمهور العلماء من :

المالكية : انظر « الشرح الصغير ج ٥ ص ٥٦٧ ، مواهب الجليل  
ج ٦ ص ١٥٤ ، تبصرة الحكماء ج ٢ ص ٧٦ ، حاشية الدسوقي ج ٤  
ص ١٦٧ » .

والشافعية : انظر « روضة الطالبين ج ١١ ص ٢٥٩ ، الأم ج ٧  
ص ٤٦ ، معني المحتاج ج ٤ ص ٤٤٦ » .

والحنابلة : انظر « المبدع » ج ١٠ ص ٢٣٧ ، كشاف القناع ج ٦ ص ٤٢٦ ، الإنصاف ج ١٢ ص ٦١ ، المغني ج ٩ ص ١٨٩ ».  
الأدلة :

استدلّ جمهور العلماء على قولهم هذا بما يأتي :

أ - قوله تعالى :

﴿ وَاسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِنْ رِجَالِكُمْ ﴾ آية ١٨٣ البقرة . وكذلك  
سائر الآيات في الشهادة . فالأعمى رجل من رجالنا .

انظر « المغني » ج ٩ ص ١٨٩ » .

ب - ما رواه البخاري عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال :  
قال النبي ﷺ : « إن بلاً يؤذن بليل ، فكلوا وشربوا حتى يؤذن ،  
أو قال : حتى تسمعوا أذان ابن أم مكتوم ». قال : وكان ابن أم  
مكتوم رجلاً أعمى لا يؤذن حتى يقول له الناس أصبحت .

انظر « صحيح البخاري » ج ٣ ص ١٥٢ باب شهادة الأعمى .

ورواه مالك في الموطأ ص ٦٠ حديث رقم ١٥٨ - ١٥٩ .

ورواه البيهقي في السنن الكبرى ج ١ ص ٢٨٢ - ٢٨٣ كتاب  
الصلوات بباب القدر الذي بين أذان بلال وأذان ابن أم مكتوم .

ورواه البغوي في شرح السنة ج ٢ ص ٢٩٨ - ٢٩٩ ». فأمر  
النبي ﷺ : بالإمساك عند ندائها ، ولا يعلم ذلك إلا بصوته وصوته  
شهادة على وجوب الإمساك .

انظر « ابن فردون تبصرة الحكام » ج ٢ ص ٧٦ » .

ج - أن الصحابة رضي الله عنهم كانوا يسألون أزواج النبي ﷺ عن  
المسائل ويعملون بأقوالهن ولا يسمعون منها إلا أصواتهن .

وإذا جاز للصحابة الاعتماد على الصوت ورواية الحديث بناء على ذلك جاز للأعمى الشهادة بناء على سماع الصوت .  
انظر « المرجع السابق » .

د- أن الأعمى يجوز له أن يطأ زوجته مع أنه لا يدرك غير  
كلامها .  
انظر « المرجع السابق » .

ه- أن الأعمى رجل عدل مقبول الرواية فقبلت شهادته  
كالبصير ، وفارق الصبي فإنه ليس برجل ولا عدل ولا مقبول  
الرواية .

انظر « المغني ج ٩ ص ١٨٩ » .

و- أن السمع أحد الحواس التي يحصل بها اليقين واشتباه  
الأصوات كاشتباه الصور .

وقد يكون المشهود عليه ممن ألفه الأعمى وكثرت صحبته له  
وعرف صوته يقيناً ، فيجب أن تقبل شهادته فيما تيقنه .  
انظر « المرجع السابق » .

هذا وإذا كان جمهور العلماء قد اختلفوا فيما بينهم في الأشياء  
التي يجوز فيها شهادة الأعمى ، فقال المالكي : إن شهادة الأعمى  
تصح في الأقوال دون الأفعال ، وقال الشافعية : إن شهادة الأعمى  
لا تصح إلا في الأشياء التي تحمل الشهادة فيها قبل العمى دون  
غيرها . وقال الحنابلة : إن شهادة الأعمى تصح وتقبل في كل ما  
يتوقف على الأقوال مطلقاً .

وكلّ ما يتوقف على الأفعال إذا تحمل الشهادة فيها قيل الأعمى .

.....  
.....  
.....

---

إلا أن الخلاف في ذلك طويل وهو خارج عن موضوع هذه  
الرسالة .

القول الثاني :  
أن شهادة الأعمى لا تقبل إطلاقاً .  
قال بذلك الحنفية .

وعند أبي يوسف خاصة : إذا كان المشهود عليه مما يحتاج  
الإشارة إليه عند الشهادة .

انظر « بدائع الصنائع ج ٦ ص ٢٦٨ ، مجمع الأنهر ج ٢  
ص ١٩٥ ، البحر الرائق ج ٧ ص ٧٧ ، فتح القدير ج ٦ ص ٢٧ ،  
لسان الحكم ص ٢٤٣ ، الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٤٦٤ ، شرح  
العنایہ ج ٦ ص ٢٧ ، رد المحتار ج ٥ ص ٤٧٦ » .

وذلك لأنه لا بد من معرفة المشهود له عند الشهادة .  
وإذا كان الأعمى لا يعرف المشهود له من غيره فلا يقدر على أداء  
الشهادة .

ويجب عن ذلك بأن الأعمى يستطيع معرفة المشهود له بواسطة  
حاسة السمع ، أو بواسطة غيره من الناس ، وخاصة إذا كان من  
أقرانه وكثير الاختلاط به .

الترجيع :  
بتأمل قولي العلماء المتقدمين يتبيّن أن ما ذهب إليه جمهور  
العلماء من قبول شهادة الأعمى هو القول الصحيح ، وخاصة إذا  
غلب على ظن القاضي صحة الشهادة وإمكانية تحملها ، وأنه لا ليس  
فيها ولا غموض ولا اختلاف .. والله أعلم .

والخثى<sup>(١)</sup> المشكل لا تقبل شهادته مع رجل<sup>(٢)</sup> ولو شهد مع رجل وامرأة تقبل<sup>(٣)</sup> ، وشهادة العدو على عدوه<sup>(٤)</sup> . . . .

(١) الخثى : من الخنث وهو اللين ، وتخنيث الكلام تلبينه ، والخثى في الاصطلاح : هو من له آلة ذكر وألة أنثى ، أو له آلة لا تشبه آلة أحدهما .

انظر « القاموس المعجيز ج ١ ص ١٦٦ ، المغرب ص ١٥٤ ، تسهيل الفرائض ص ١٠٩ ، أنيس الفقهاء ص ١٦٦ ، التعريفات ص ٧٠ » .

(٢) فهو كالمرأة في الشهادة ما دام أمره مشكلاً لم يتبيّن أهو رجل أم امرأة ، أما إذا زال الإشكال ، وظهر منه علامة يحکم بموجبها على أنه رجل أو امرأة فيعامل بمقتضى ما ظهر .

ومعنى عدم قبول شهادته هنا هو عدم اكتمال نصاب الشهادة بشهادته مع الرجل وحده .

انظر « الاختيار لتعليق المختار ج ٢ ص ١٤٩ ، فتح القيديج ٦ ص ٤٥ ، لسان الحكم ص ٢٤٣ ، الفتاوی الهندية ج ٣ ص ٤٦٩ ، البحر الرائق ج ٧ ص ٩٦ ، روضة الطالبين ج ١١ ص ٢٥٥ ، مغني المحتاج ج ٤ ص ٤٤١ » .

(٣) أي : فيما تقبل فيه شهادة الرجل والمرأتين .

(٤) أي : لا تقبل .

والعداوة نوعان : دينية - ودنيوية .

فالعداوة الدينية كعداوة الكافر للمسلم ، والسنّي للمبتدع ونحوه . وشهادة المسلم على الكافر أو السنّي على المبتدع مقبولة باتفاق الفقهاء رحمهم الله تعالى .

انظر « البحر الرائق ج ٧ ص ٨٧ ، لسان الحكم ص ٢٤٣ ، رد المختار ج ٥ ص ٤٨٠ ، درر الحكم ج ٢ ص ٣٧٦ ، الشرح =

الصغير ج ٥ ص ٥٧٢ ، مواهب الجليل ج ٦ ص ١٦٠ ، حاشية الدسوقي ج ٤ ص ١١٧ ، مغني المحتاج ج ٤ ص ٤٣٥ ، روضة الطالبين ج ١١ ص ٢٣٧ ، كشاف القناع ج ٦ ص ٤٣١ ، المبدع ج ١٠ ص ٢٥٠ ، الانصاف ج ١٢ ص ٧٤ ، المغني ج ٩ ص ١٨٥ » .

وذلك لأن دينه وعدالته يمنعانه من ارتكاب محظور في دينه ، فالعداوة الدينية تدل على كمال الدين والعدالة .  
أما شهادة الكافر على المسلم ؛ فتقدم قريباً ص ٥٠١ « بيان أنها لا تقبل .

أما العداوة الدنيوية ، كعداوة المقدوف للقاذف ، والمقطوع عليه الطريق للقاطع ، والمقتول وليه للقاتل والمجروح للجراح ونحو ذلك ، فقد اختلف العلماء في جواز قبول شهادة العدو على عدوه فيها على قولين .

القول الأول :

أن شهادة العدو على عدوه عداوة دنيوية لا تقبل حتى ولو كانت شهادة مسلم على كافر بينهما عداوة دنيوية .

قال بذلك :

بعض الحنفية : انظر « البحر الرائق » ج ٧ ص ٨٧ ، لسان الحكم ص ٢٤٣ ، تكملة رد المحتار ج ٧ ص ١١١ ، درر الحكم ج ٢ ص ٣٧٦ » .

والمالكية : انظر « مواهب الجليل » ج ٦ ص ١٦٠ ، الشرح الصغير ج ٥ ص ٥٧٢ ، حاشية الدسوقي ج ٤ ص ١٧١ » .

والشافعية : انظر « مغني المحتاج » ج ٤ ص ٤٣٥ ، روضة الطالبين ج ١١ ص ٢٣٧ » .

والحنابلة : انظر «كتاب القناع» ج ٦ ص ٤٣١ ، المبدع ج ١٠ ص ٢٥٠ ، «الإنصاف» ج ١٢ ص ٧٤ المغني ج ٩ ص ١٨٥ » . وقد استدل جمهور العلماء على قولهم هذا بما يأتي :

أ - ما رواه الترمذى عن عائشة رضي الله عنها قالت قال رسول الله ﷺ : « لا تجوز شهادة خائن ولا حائنة ، ولا مجلود حدا ، ولا ذي غمر لاحنة ، ولا مجرب شهادة ، ولا القانع أهل البيت لهم ، ولا ظنين في ولاء ولا قرابة » .

انظر سنن الترمذى ج ٣ ص ٣٧٤ حديث رقم ٢٤٠٠ .

وقال : لا يصح عندها من قبل إسناده .

ورواه الدارقطنی في الأقضیة سنن الدارقطنی مع التعليق ج ٤ ص ٢٤٣ - ٢٤٤ الأقضیة حديث رقم ١٤٣ - ١٤٤ - ١٤٥ - ١٤٦ - ١٤٧ ، وقال : يزيد هذا ضعيف لا يحتاج به .

ورواه البیهقی في السنن الكبرى ج ١٠ ص ١٥٥ وقال : هذا ضعيف .

ورواه البغوي في شرح السنة ج ١٠ ص ١٢٣ .

ورواه الصنعاني في سبل السلام ج ٤ ص ١٢٨ وقال : « قال أبو زرعة في العلل منكر وضعفه عبد الحق وابن حزم وابن الجوزي » .

وقال الألبانی في إرواء الغليل ج ٨ ص ٢٩٢ : ضعيف .

والشاهد في هذا الحديث قوله : ولا ذي غمر لاحنة . إذ أن المعنى : ولا صاحب عداوة .

انظر «الجامع الصحيح» ج ٣ ص ٣٧٥ » .

ففيه دلالة على عدم جواز شهادة صاحب العداوة على عدوه .

ب - أن العداوة تورث تهمة شديدة فمكنت الشهادة كالقرابة ، وذلك أن العدو يتمتّى زوال نعمة عدوه ويحزن لسروره أو يفرح

لubishi .

انظر «كشاف القناع ج ٦ ص ٤٣١ ، معنى المحتاج ج ٤ ص ٤٣٥ » .

ج - أن العداوة لأجل الدنيا حرام وفسق ، فمن ارتكب هذا المحرم لا يؤمن ارتكاب غيره من المحرمات .  
انظر «البحر الرائق ج ٧ ص ٨٧ » .

القول الثاني :

ما سيدكره المؤلف نقلأ عن الزاهدي وهو :  
أن العداوة بسبب الدنيا لا تمنع قبول الشهادة ما لم يفسق بعداوته ، أو يجلب بها لنفسه مفعة ، أو يدفع بها عنها مضرّة فإنها لا تقبل لأجل هذا الفسق ، أو لأجل جلب تلك المفعة أو دفع تلك المضرة .

قال بذلك :

بعض الحنفية : انظر «البحر الرائق ج ٧ ص ٨٧ ، تكميلة رد المحتار ج ٧ ص ١١٢ ، لسان الحكم ص ٢٤٣ » .

وذلك لأن العداوة الدنيوية لا تزيل العدالة القائمة بالإسلام .  
ويحاب عن ذلك بأن العداوة تورث تهمة يجعل القاضي لا يطمئن إلى شهادة الشاهد .

فالعدو الذي يفرح لحزن عدوه ويحزن لفرحه لا يشهد عادة إلا بما يوافق هوا وشهوته .

الترجيع :

بعد تأمل ما تقدم ، وبعد النظر في الأدلة في هذا الموضوع يتبيّن أن الخلاف في قبول شهادة العدو على عدوه خلاف لفظي يرجع معناه إلى قول واحد ، وهو أن العداوة إذا كانت تتضمّن الحقد

إذا كانت العداوة فاحشة ، وفي القنية<sup>(١)</sup> أن نفس العداوة بسبب الدنيا لا تمنع القبول ما لم يفسق<sup>(٢)</sup> بسيها ، أو ( يجلب

= والحسد ، وتتضمن فرح العدو لحزن عدوه ، وحزنه لفرحه ، فإن هذه الشهادة غير مقبولة . وإن كان الذي بينهما خصومة يسيرة في مال أو مضاربة أو نحوها مما يكثر وقوعه بين الناس ولا يحصل بسيه حقد ولا ضغائن فإن هذه الخصومة لا تمنع الشهادة .

لأن مثل هذه الخصومة لو لم تقبل الشهادة بسببها لاتخذ الناس ذلك وسيلة إلى إبطال الشهادات والحقوق باصطدام مثل هذه العداوة .

ويترك تقدير العداوة من عدمها للقاضي .

انظر « مواهب الجليل ج ٦ ص ١٦٠ ، المبدع ج ١٠ ص ٢٥٠ ، المغني ج ٩ ص ١٨٦ » .

قال ابن عابدين : « والتحقيق فيه أن العداوة منها مؤثر في العدالة ، كعداوة المجروح على الخارج ، وعداوة ولد المقتول على القاتل ونحو ذلك . ومنها غير مؤثر كعداوة شخصين وقعت بينهما مضاربة أو مشاتمة ، أو دعوى مال أو حق في الجملة ، فشهادة صاحب النوع الأول لا تقبل وشهادة صاحب النوع الثاني تقبل لأنه عدل » . انظر رد المحتار ج ٧ ص ١١٢ .

وبهذا التحقيق يحصل التوفيق بين القولين ويظهر التوافق في هذه المسألة ، ويتبين أن الخلاف فيها خلاف لفظي فقط .

(١) انظر القنية ورقة ١٦٦ ب .

حيث أن كلامه من هنا إلى قوله فيما بعد : « وعليه الفتوى والاعتماد » نقل من هناك بتصرف .

(٢) المقصود : العداوة التي يحصل بها الفسق ، كالسب والقذف وقطع الطريق ، ونحوها مما يُعد فعله من الفسق .

(١) بها منفعة ، أو يدفع عن نفسه (بها)<sup>(٢)</sup> مضرّة قال<sup>(٣)</sup> : وهو الصحيح<sup>(٤)</sup> وعليه (الفتوى و)<sup>(٥)</sup> الاعتماد<sup>(٦)</sup> ، وما في المحيط<sup>(٧)</sup> والواقعات<sup>(٨)</sup> اختيار ..... .

(١) ما بين القوسين كلمة غير واضحة في الأصل .

(٢) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .

(٣) أي : قال مؤلف القنية وهو الزاهدي .

(٤) وانظر ذلك في « لسان الحكم » ص ٢٤٣ .

(٥) ما بين القوسين من النسخة (ب) حيث لم يرد في الأصل والواو زيادة يقتضيها السياق .

وقوله : وعليه الفتوى ، أي : في المذهب الحنفي .

انظر « المرجع السابق » حيث قال : « وهو المصرح به في غالب كتب أصحابنا والمشهور على ألسنة فقهائنا » .

وانظر « القنية ورقة ١٦٦ ب » .

(٦) قوله : والاعتماد ، أي : وهو المعتمد في المذهب .

(٧) انظر « المحيط البرهاني » ج ٤ ورقه ١٢٠ ب ، وما ورد في المحيط هو قوله : « ولا تجوز شهادة الرجل إذا كان بينهما عداوة ، لأن طبع كل واحد منهما داع إلى الانتقام من عدوه ، فعسى يريد بهذه الشهادة الانتقام منه فمكنت الشبهة في هذه الشهادة فلم تقبل . قالوا : هذه إذا كانت العداوة بينهما بسبب شيء من أمر الدنيا ، فأما إذا كانت العداوة بسبب شيء من أمر الدين فإنه قبل شهادته عليه لانتفاء تهمة الكذب ، لأن من تحمله قوة دينه على أن يعادي غيره ... لا يقدم على شهادة الزور مع ما علم من الوعيد لشاهد الزور » .

(٨) لعل المراد بها : واقعات الحسامي للصدر الشهيد حسام الدين عمر بن عبد العزيز البخاري المتوفى سنة ٥٣٦ .

انظر « كشف الظنون » ج ٢ ص ١٩٩٨ .

(المتأخرین)<sup>(۱)</sup> والرواية المنصوصة<sup>(۲)</sup> (بخلافه)<sup>(۳)</sup> . انتهى .

فإن قلت : ما لعداوة الدنيوية<sup>(۴)</sup> التي ترد شهادة مرتکبها إذا شهد على معاديه ؟ قلت : هي أن يكون بين الشاهد والمشهود عليه خصومة بسبب قذف أو قتل<sup>(۵)</sup> ولی أو جرح ، لا مطلق المخاصمة ، حتى لو تخاصم شخصان في دعوى ( بدین )<sup>(۶)</sup> أو عين لا ثبت العداوة الموجبة لرد الشهادة بهذا القدر . نعم المخاصمة<sup>(۷)</sup> تمنع قبول الشهادة فيما وقعت فيه كشهادة وكيل<sup>(۸)</sup>

(۱) ما بين القوسيين ورد في النسخة (ب) بلفظ : « المتأخرین »  
والمعنى : اختيار المتأخرین من الحفیة :

وهو : أن العداوة الدنيوية تمنع قبول الشهادة ولو لم يفسق بها .

ومقتضى ذلك أن العلة في عدم القبول هي العداوة لا الفسق .

انظر « البحر الرائق » ۷ ص ۸۶ ، رد المحترج ۷ ص ۱۱۲ » .

(۲) قال ابن الشحنة في لسان الحكم ص ۲۴۳ في قبول شهادة العدو على عدوه عداوة دنيوية ( هو المصرح به في غالب كتب أصحابنا والمشهور على ألسنة فقهائنا ) .

(۳) ما بين القوسيين لم يرد في النسخة (ج) .

وقوله بخلافه : أي : بخلاف ما عليه المتأخرین .

(۴) أي : ما هي العداوة الفاحشة التي يفسق بها الشاهد ولا تقبل شهادته بسببيها .

(۵) أي : بسبب أن يكون الشاهد سبق أن قتل من يكون المشهود عليه وليتاً على دمه أو بالعكس ، بأن يكون ولی الدم شاهداً على قاتل من هو ولی على دمه .

(۶) ما بين القوسيين ورد في النسخة (ج) بلفظ « دین » .

(۷) أي : المخاصمة اليسيرة كالمحاصمة في دعاوى الأموال ونحوها .

(۸) أي : كشهادة وكيل لموكله .

فيما وكل فيه ونحوه<sup>(١)</sup> . (وعن الإمام)<sup>(٢)</sup> (الأعظم رحمه الله تعالى)<sup>(٣)</sup> : أن شهادة البخيل<sup>(٤)</sup> لا تقبل<sup>(٥)</sup> ..... .

(١) وكذا الوصي لا تقبل شهادته فيما هو وصي فيه ، والشريك لا تقبل شهادته فيما هو شريك فيه انظر «لسان الحكم» ص ٢٤٤ » .

(٢) ما بين القوسين من النسخة (ب-ج) حيث أنه مطموس في الأصل والمقصود بالإمام هنا أبو حنيفة . انظر ذلك في : «الفتاوى الهندية» ج ٣ ص ٤٦٩ » .

(٣) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب-ج) .

(٤) البخيل من البخل وهو ضد الكرم والجود ، وحده : إمساك المقتنيات عما لا يحل حبسها عنه .

وهو عرفي وشرعي  
فالعرفي : منع ما يعد مانعه بخيلاً .

والشرعى : منع الواجب كالزكاة والنفقة ونحوها .

انظر «القاموس المحيط» ج ٣ ص ٣٣٣ ، التعريفات ص ٢٩ ، المطلع ص ١٣٩ ، تاج العروس ج ٧ ص ٢٢٢ ، لسان العرب ج ١ ص ١٦٩ » .

(٥) إذا كان البخل هو ما سيفسره به المصتف من أنه البخل بالواجبات الشرعية كالزكاة ونفقة الأقارب ونحوها .

أو كان من البخل المسقط للمروة ، كأن يتذلل الرجل المعتبر نفسه فيما ليس من عمله شحًا وبخلًا بالمال فقط .

فإن هذا البخل مسقط للشهادة ومؤثر في عدم قبولها في قول جمهور العلماء من الحنفية والمالكية والشافعية والحنابلة .

انظر «رد المحتار» ج ٥ ص ٤٨١ ، «البحر الرائق» ج ٧ ص ٨٩ ، فتح القدير ج ٦ ص ٤٠ ، «الفتاوى الهندية» ج ٣ ص ٤٦٩ ، مواهب الجليل ج ٦ ص ١٧٥ - ٢٢٣ ، روضة الطالبين ج ١١ ص ٢٣٢ =

والظاهر<sup>(١)</sup> : أن المراد به من يدخل بالواجبات - كالزكاة<sup>(٢)</sup>  
ونفقة<sup>(٣)</sup> الأقارب والزوجات لا . . . . .

= مغني المحتاج ج ٤ ص ٤٣٢ ، المعني ج ٩ ص ١٦٨ « .  
أما إن أجرى البخل على إطلاقه فشهادة البخيل مقبولة ولا حاجة  
إلى أن يتكلّف الإنسان توجيه عدم قبولها ، كما سيورده المؤلف من  
قوله وقول بعض العلماء .

(١) بل إن الصحيح أن المراد به من يدخل بالواجبات الشرعية فقط .

(٢) الزكاة لغة : النمو والبركة وزيادة الخير ، يقال : زكا الزرع إذا نما ،  
وزكت النفقة إذا بورك فيها ، وتطلق على التطهير . قال تعالى :  
﴿قذ أفالح من زكاكها﴾ سورة الشمس آية رقم ٩ .

أي : ظهرها من الأدناس ، وتطلق أيضاً على المدح . قال  
تعالى : ﴿فَلَا تُرْكُوا أَنفُسَكُمْ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنْ أَنْتُمْ﴾ سورة النجم آية  
رقم ٣٢ . أي : تمدحونها .

والزكاة شرعاً : قدر مخصوص من مال مخصوص يصرف  
لأصناف مخصوصة .

انظر « مغني المحتاج ج ١ ص ٣٦٨ ، التعريفات ص ٧٧ ،  
المطلع ص ١٢٢ » .

(٣) النفقة اسم من الإنفاق : وتجمع على نفقات .  
والنفقة هنا : ما يفرض للزوجة أو القريب من مال للطعام أو  
الشراب أو الكساء أو السكن أو الحضانة ونحو ذلك .

وأسباب وجوب النفقة على الغير هي :  
النكاح والقرابة والملك .

ومن الأدلة على وجوبها قوله تعالى : ﴿وَعَلَى الْمَوْلَودِ لَهُ رِزْقُهُنَّ  
وَكَسْوَتُهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ لَا تَكْلُفْ نَفْسًا إِلَّا وَسِعَهَا﴾ سورة البقرة آية  
رقم ٢٣٣ .

مطلقاً<sup>(١)</sup> ، كما نبه عليه بعض الفضلاء<sup>(٢)</sup> . وإن أجري على إطلاقه<sup>(٣)</sup> فـ (أقول)<sup>(٤)</sup> : وجہ عدم قبول شهادته ما ذكره<sup>(٥)</sup> الإمام البزاری<sup>(٦)</sup> وغيره<sup>(٧)</sup> ، من أنه لبخله ..... .

= انظر «معنی المحتاج ج ٣ ص ٤٢٥ ، المعجم الوسيط ج ٢ ص ٩٤٢ ، معجم لغة الفقهاء ص ٤٨٤ » .

(١) أي : وليس المراد به البخل مطلقاً ، وهو من يمنع فضل ما له غير الواجب .

(٢) منهم الإمام مالك كما نسبه إليه ابن الهمام في «فتح القدير ج ٦ ص ٤٠» .

(٣) أي : وإن أجري البخل على إطلاقه وجعل مجرد البخل مانعاً للشهادة - وهذا بعيد .

(٤) ما بين القوسين لم يرد في التسخة (ج) .

(٥) انظر ذلك في «الفتاوى البزارية بهامش الفتاوی الهندیة ج ٥ ص ٢٥٠» .

(٦) البزاری : هو : محمد بن محمد بن شهاب بن يوسف الكردي الخوارزمي الشهير بالبزاری صاحب الفتاوی المسماة بالوجيز والمعروفة بالبزاریة ، كان من أفراد الدهر في الفروع والأصول . أخذ عن أبيه ومهر واشتهر في بلاده .

رحل في طلب العلم ، وتباحث مع العلماء وألف عدة تصانيف ، ومات في أواسط رمضان سنة سبع وعشرين وثمانمائة .

انظر «الفوائد البهية ص ١٨٧ ، الأعلام ج ٧ ص ٤٥ ، هدية العارفین ج ٦ ص ١٨٥ » .

(٧) وذلك كما في الخلاصة وشرح الوهبة لعبد البر بن الشحنة ، كما ذكر ذلك «ابن عابدين في ردة المحترج ٥ ص ٤٨١ وتكلمه ج ٧ ص ١٤٧» .

يستقصي<sup>(١)</sup> فيما (يقرض)<sup>(٢)</sup> من الناس ، فيأخذ زيادة على حقه<sup>(٣)</sup> فلا يكون عدلاً<sup>(٤)</sup> (والله أعلم)<sup>(٥)</sup> . قلت : ويمكن أن يقال في توجيهه رد شهادته أن الكرم<sup>(٦)</sup> أمارة تدل على شرف النفس (وزيادة)<sup>(٧)</sup> في . . . . .

(١) يستقصي : من استقصى بمعنى بلغ أقصاه في البحث عنه ، ومعنى قول المؤلف هنا : يستقصي فيما يقرض من الناس ، أي : يفرض على استرداد المال الذي يفرضه للناس حتى يبلغ آخره فلا يترك شيئاً .

انظر « القاموس المحيط ج ٤ ص ٣٧٨ ، المعجم الوسيط ج ٢ ص ٧٤١ » .

(٢) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ « يفرضه » .

(٣) أي : يأخذ زيادة على ما أفرضه . ومعلوم أن الاستقصاء في طلب الحق ليس مانعاً للشهادة ، ولا يلزم من الاستقصاءأخذ زيادة على الحق .

(٤) أي : فيكون المانع من قبول شهادته على هذا الوجه هو عدم عدالته . وفي هذا التوجيه نظر ، لأن من يفرض الناس لا يعتبر بخيلاً ، فالبخيل عادة لا يفرض أحداً .

(٥) ما بين القوسين من النسخة (ج) حيث لم يرد في الأصل .

(٦) الكرم : هو إعطاء المال وإفادة النفع بسهولة لا لغرض ، فمن يعطي المال طلباً للنفع أو خلاصاً من الذم فليس بكريم ، لذا فالكريم حقاً هو الله سبحانه وتعالى لا غيره ، انظر « معجم لغة الفقهاء ص ٣٨٠ ، والتعرifات ص ١٢٣ ، والمعجم الوسيط ج ٢ ص ٧٨٥ » .

(٧) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ « وشهادته » .  
والمعنى : وتدل على زيادة في الكمالات .

الكمالات<sup>(١)</sup> النفسية ، (وضده)<sup>(٢)</sup> ، وهو (البخل)<sup>(٣)</sup> من الأفعال<sup>(٤)</sup> (الذميمة)<sup>(٥)</sup> التي (يلوم)<sup>(٦)</sup> على مثلها العقلاء ، فصار كالبول على الطريق والأكل في الأسواق (ونحوه)<sup>(٧)</sup> ، (ووجه آخر وهو)<sup>(٨)</sup> أن البخل لما كان مصدره (عن)<sup>(٩)</sup> الشح<sup>(١٠)</sup>

(١) الكمالات ، أي : الخصال الفاضلة والأخلاق العالية التي يتتصف بها العقلاء عادة .

(٢) ما بين القوسين من النسخة (ب - ج) حيث أنه مطموس في الأصل .

(٣) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب - ج) بلفظ : « البخل » وهو الصحيح .

(٤) لو قال من الصفات لكان أولى لأن البخل صفة لا فعل .

(٥) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب - ج) بلفظ : « الدنائة » ، أي : من الصفات التي تسلب المروءة .

(٦) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ « يلام » ، وورد في النسخة (ج) بلفظ « تلوم » .

وإذا كان المقصود بالبخل هو إمساك ما فوق الواجب ، فإن قوله : يلوم على مثلها العقلاء ، فيه نظر ، فإنه لا يلام الإنسان إلا على ترك واجب أو فعل محظوظ .

(٧) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ « ونحوها » ، وورد في النسخة (ج) بلفظ « ونحوهما » ، لذا فيكون رد شهادة البخل على هذا الوجه لعدم مروءته .

(٨) ما بين القوسين من النسخة (ب - ج) حيث أنه مطموس في الأصل أي : ووجه آخر لرد شهادة البخل .

(٩) ما بين القوسين من النسخة (ج) حيث لم يرد في الأصل .

(١٠) الشح : هو البخل مع الحرص ، وقيل : هو أشدّ البخل ، وقيل : الشح : بخل الرجل من مال غيره . انظر « تاج العروس ج ٢ =

(والحرض)<sup>(١)</sup> والميبل إلى الدنيا لا يؤمن من هذه (حاليه)<sup>(٢)</sup> أن يستمال بشيء من الدنيا لأجل (الشهادة)<sup>(٣)</sup> فيشهد ، (فلهذا عدم القبول)<sup>(٤)</sup> ، وال الصحيح<sup>(٥)</sup> قبول شهادة من شهد بوقف<sup>(٦)</sup> . . . .

= ص ١٧٠ ، والتعريفات ص ٢٩ ، ومختر الصراح ص ٣٣١ .

(١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ « والحرمة » .

(٢) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ « حاله » .

(٣) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب - ج) بلفظ « شهادته » .

(٤) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب - ج) ، ولذا يكون رد شهادة البخيل على هذا الوجه للتهمة .

(٥) انظر ذلك في « لسان الحكم » ٢٤٥ .

(٦) الوقف : لغة يطلق ويراد به الحبس والمنع ، يقال : وقفت وقفًا ولا يقال : أوقفت ، ويقال : حبست وأحبست .

انظر « القاموس المحيط » ج ٣ ص ٢٠٥ ، والمعجم الوسيط ج ٢ ص ١٠٥٢ ، ومعنى المحتاج ج ٢ ص ٣٧٦ .

وأركان الوقف أربعة :

واقف وموقف وموقوف عليه وصيغة .

والوقف شرعاً : هو تحبس الأصل وتسبيل المتنفعة ، أو هو حبس مال يمكن الانتفاع به مع بقاء عينه .

انظر « المعني » ج ٥ ص ٥٩٧ ، والتعريفات ص ١٧١ ، ومعنى المحتاج ج ٢ ص ٣٧٦ .

والأصل في الوقف قوله تعالى :

﴿ لَنْ تَنَالُوا الْبَرَّ حَتَّى تُنْفِعُوا مَا تَحْبَونَ وَمَا تُنْفِعُوا مِنْ شَيْءٍ إِنَّ اللَّهَ بِهِ عَلِيمٌ ﴾ آية رقم ٩٢ سورة آل عمران .

وما رواه مسلم عن أبي هريرة أن رسول الله ﷺ قال :

« إذا مات الإنسان ، انقطع عمله إلا من ثلاثة : إلا من صدقة =

= جارية ، أو علم ينتفع به ، أو ولد صالح يدعوه له » . انظر « الجامع الصحيح ج ٥ ص ٧٣ باب ما يلحق الإنسان من الثواب بعد وفاته .

ورواه أبو داود في الوصايا باب ما جاء في الصدقة عن الميت ج ٣ ص ١١٧ حديث رقم ٢٨٨٠ .

ورواه البيهقي في سنته ج ٦ ص ٢٧٨ ، ورواه أحمد في المسند ج ٢ ص ٣٧٢ .

ورواه البغوي في شرح السنة باب من ترك علمًا ينتفع به ج ١ ص ٣٠٠ حديث رقم ١٣٩ .

قال الشرييني في مغني المحتاج ج ٢ ص ٣٧٦ : « والصدقة الجارية محمولة عند العلماء على الوقف كما قاله الرافعي ، فإن غيره من الصدقات ليست جارية بل يملك المتصدق عليه أعيانها ومنافقها ناجزاً » .

وأول وقف في الإسلام على المشهور ما وقفه عمر بخیر ففي الصحيحين : عن نافع عن ابن عمر رضي الله عنهما أن عمر تصدق بما له على عهد رسول الله ﷺ ، وكان يقال له : ثمغ ، وكان نخلاً ، فقال عمر : يا رسول الله ، إني استفدت مالاً ، وهو عندي نفيس ، فأردت أن أتصدق به ، فقال النبي ﷺ : « تصدق بأصله لا يباع ولا يوهب ولا يورث ، ولكن ينفق ثمره » فتصدق به عمر ، فصدقته ذلك في سبيل الله وفي الرقاب والمساكين والضيوف وابن السبيل ولذى القرى ، ولا جناح على من وليه أن يأكل منه بالمعروف ، أو يوكل صديقه غير متمول به .

انظر « صحيح البخاري ج ٣ ص ١٩٤ ، والجامع الصحيح ج ٥ ص ٧٤ » .

(١) المكتب : هو موضع التعليم ، انظر « القاموس المجسط ج ١

(ولده)<sup>(١)</sup> فيه ، أو بوقف مدرسة هو صاحب وظيفة فيها كما صر  
به في (العمادية)<sup>(٢)</sup> وغيرها<sup>(٣)</sup> .

= ص ١٢١ » .

(١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ : « ولد » .

(٢) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ : « العماد » .  
انظر « الفصول العمادية ورقة ٤٩ - أ » .

حيث تكلم عن هذه المسائل ، وذكر الخلاف في قبول الشهادة فيها ثم قال : وقيل في هذه المسائل كلها : تقبل ، وهو الصحيح .

(٣) انظر ذلك في (البحر الرائق) ج ٧ ص ٨٤ ، وفتح القدير ج ٦  
ص ٥١ ، ولسان الحكام ص ٢٤٥ ، وجامع الفضوليين ج ١  
ص ١٧٩ » .

وقوله وال الصحيح قبول شهادة من شهد بوقف ... إلخ ، يدل على  
أن هناك خلافاً في هاتين المسألتين اللتين ذكرهما وهو كذلك ، فقد  
اختلف فقهاء الأحناف في ذلك وفصلا ، فقالوا : لو شهد أهل  
المدرسة بوقف المدرسة ، فإن كانوا يأخذون الوظائف من ذلك  
الوقف لا تقبل شهادتهم ، وإن كانوا لا يأخذون تقبل ، وقيل في  
هذه المسائل كلها : تقبل ، وهو الصحيح ، لأن كون الفقيه في  
المدرسة ليس بلازم بل يتقل ، وكذا لو شهد أحد على وقف مكتب  
فيه أولاده ، قيل : تصح شهادته وقيل : لا ، والأظهر الصحة لأن  
كون أولاده في المكتب غير لازم ، انظر « المراجع السابقة » .

أما شهادة المستحق فيما يرجع إلى الغلة كشهادته بإجارة  
ونحوها ، فلا تقبل اتفاقاً ، لأن له حقاً في المشهود به ، فكان متهمأ  
وداخلاً في شهادة من يجر إلى نفسه نفعاً .

انظر « البحر الرائق» ج ٧ ص ٨٤ ، وفتح القدير ج ٦ ص ٥١ ،

= ومواهب الجليل ج ٦ ص ١٦٩ ، وكشاف القناع ج ٦ ص ٤٣٠ ،

والصحيح<sup>(١)</sup> أن المشابهة بين الخطين لا توجب القضاء<sup>(٢)</sup>  
بالمال<sup>(٣)</sup> ، حتى لو ادعى على إنسان مالاً وأخرج خطأ<sup>(٤)</sup> فأنكر  
المدعى عليه كونه خطه فاستكتَّب فكتب ، وبين الخطين مشابهة  
ظاهرة لا يقضي (عليه)<sup>(٥)</sup> بالمال ، ..... .

= والإنصاف ج ١٢ ص ٧٣ ، والمبدع ج ١٠ ص ٢٤٧ ، وحاشية ابن  
قاسim على الروض المربع ج ٧ ص ٦٠٣ » .

(١) انظر ذلك في « البحر الرائق» ج ٧ ص ٦٩ » .

(٢) هذه المسألة لم أقف عليها إلا عند علماء الأحناف والمالكية رحمهم  
الله تعالى ، وقد وقع فيها خلاف ، الصحيح فيه ما صححه  
المؤلف .

انظر «رد المحتار» ج ٥ ص ٤٣٦ - ٤٦٨ ، والبحر الرائق ج ٧  
ص ٦٩ ، وتبصرة الحكماء ج ١ ص ٢٩٠ » .

وما ذكره المؤلف من أن المشابهة بين الخطين لا توجب القضاء  
هو الذي ينبغي الأخذ به ، لأنه لا يلزم المدعى عليه أن يكتب  
أصلاً ، لأن في كتابته بينة عليه هو ، وإحضار البينة يكون من جانب  
المدعى ، ولا يلزم المدعى عليه بإحضار بينة تشهد عليه ، ولأن  
المدعى عليه يقطع بكذب البينة التي تشهد عليه فلا يلزمه أن يسعى  
في أمر يقطع ببطلانه ، انظر «تبصرة الحكماء المرجع السابق» .

ولأن الخطوط تتشابه ويجوز فيها التقليد خاصة بعد تطور أساليب  
العلم الحديث ، وكثرة المجرمين والمزورين الذين اتخذوا التزوير  
مهنة لهم وحرفة يمارسونها بكل دقة وانضباط .

(٣) وغيره من باب أولى .

(٤) أي : أخرج مكتوباً يتضمن صحة الدعوى ونسب كتابته إلى المدعى  
عليه .

(٥) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب - ج) .

وقيل<sup>(١)</sup> : يقضي (عليه به)<sup>(٢)</sup> ولو أقر بالخط وأنكر المال<sup>(٣)</sup> إن (كان)<sup>(٤)</sup> الخط على وجه الرسالة<sup>(٥)</sup> مصدراً<sup>(٦)</sup> (معنوياً)<sup>(٧)</sup>

(١) قاله قاريء الهدایة ، انظر « رد المحثار ج ٥ ص ٤٦٨ وج ٧ ص ٨٧ - ٨٨ » ، وانظر « البحر الرائق ج ٧ ص ٦٩ » ، ولم ينص على هذا القول ، ولكنه يفهم من كلامه حيث قال : « اختلف في ذلك والصحيح أنه لا يقضي عليه » ، وانظر « تبصرة الحكماء ج ١ ص ٢٩٠ » حيث قال :

« إذا أدعى رجل على رجل بمال فجحده ، فأخرج المدعى صحيفة مكتوب فيها خط المدعى عليه وإقراره بما أدعى عليه ، وزعم المدعى أنها بخط المدعى عليه ، فإنكر المدعى عليه ذلك ، وليس بينهما بينة ، فطالب المدعى أن يجبر المدعى عليه على أن يكتب بحضور العدول ، ويقابل ما كتبه بما أظهره المدعى ، فافتى أبو الحسن اللخمي بأنه يجب على ذلك ، وعلى أن يطول فيما يكتب تطويلاً لا يمكن معه أن يستعمل خطأ غير خطه » .

(٢) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب - ج) ، والضمير في قوله به يعود إلى المال .

(٣) أي : وأنكر دلالة الخط على أن في ذمته مالاً للمدعى .

(٤) ما بين القوسين من النسخة (ج) حيث لم يرد في الأصل .

(٥) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .

(٦) مصدراً بالتشديد : اسم مفعول .

(٧) ما بين القوسين هكذا ورد في جميع النسخ ، وصحتها فيما يظهر معنوناً كما ورد في « البحر الرائق ج ٧ ص ٦٩ » ، ورد المحثار ج ٥ ص ٤٣٦ » .

ومعنى قوله : مصدراً معنوناً كما فسره ابن عابدين في المرجع السابق : هو أن يكتب في صدر كتابه من فلان إلى فلان .

لا يصدق ، ويقضي عليه بالمال<sup>(١)</sup> ، وأما خط الصرف<sup>(٢)</sup>  
والسمسار<sup>(٣)</sup> ..... .

(١) اشتراط التصديق والعنونة في عدم تصديق من أقر بالخط وأنكر المال وأنه لا يقضي عليه إلا بذلك يدل على أنه إذا أقر بالخط وأنكر المال ، وكان الخط ليس على وجه الرسالة مصدرأً معنواناً ، لا يقضي عليه ، وهذا فيه نظر ، لأن الإقرار بالخط يدل دلالة واضحة على الإقرار بالمال قبل ذلك ، إذ الكتابة لا تكون إلا بعد الإقرار بما دلت عليه ، فهي توثيق له في العادة ، وإنكار المال بعد ذلك لا ينبغي الالتفات إليه ، فالاحتمالات الواردة على أن هذا الخط قد كتب لغير الإقرار بما فيه احتمالات بعيدة ونادرة ، وليست بأقوى من الاحتمالات الواردة على الشهادة والإقرارات الأخرى .

(٢) الصرف : يجمع على صياف وصيارة ، وهو من يبدل نقداً بنقد ، انظر « لسان العرب ج ٢ ص ٤٣٢ » ، المعجم الوسيط ج ١ ص ٥١٣ .

(٣) السمسار : بالكسر هو المتوسط بين البائع والمشتري لتسهيل الصفقة ، وهو الذي يسميه الناس الدلال ، فإنه يدل المشتري على السلع ويدل البائع على الأثمان ، ويجمع على سمسارة .

انظر « لسان العرب ج ٢ ص ٢٠١ » ، المعجم الوسيط ج ١ ص ٤٤٨ ، و « تاج العروس ج ٣ ص ٣٨٠ » ، القاموس المحيط ج ٢ ص ٥٣ .

وفي الحديث الذي رواه الترمذى عن قيس بن أبي غرزة قال : خرج علينا رسول الله ﷺ ، ونحن نسمى بالسماسرة ، فقال : يا معشر التجار ، إن الشيطان والإثم يحضران البيع ، فشوبوا بيعكم بالصدقة .

انظر « سنن الترمذى ج ٢ ص ٣٤١ باب ما جاء في التجار وتسمية =

فحجة<sup>(١)</sup> عرفاً وعليك أن تعلم أنه يجب أن تكون الشهادة دالة على المدعى به (دالة)<sup>(٢)</sup> بطريق المطابقة ، لا بطريق التضمن<sup>(٣)</sup> والالتزام<sup>(٤)</sup> . . . . .

= النبي ﷺ إياهم ، حديث رقم ١٢٢٥ - ١٢٢٦ ، ورواه أبو داود في سننه ج ٣ ص ٢٤٢ حديث رقم ٣٣٢٦ ، ورواه أحمد في مسنده ج ٤ ص ٦ ، ورواه ابن أبي شيبة في مصنفه ج ٧ ص ٢١ » .

(١) معناه وإن لم يصدر أو يعنون . ولكن لم يتبيّن لي مزية في خط الصراف والسمسار عن خط غيره من الناس ، لذا فإن هذا الحكم الذي ذكره المؤلف من أن خطهما حجة ، لا ينبغي أن يكون على إطلاقه بحيث يكون خط الصراف والسمسار حجة لهما وعليهما ، فإن أريد به أن يكون خطهما حجة عليهما ، فهذا صحيح إذا ثبت أنه خطهما باعتراف أو بينة ، أما إذا أريد أن يكون خط الصراف والسمسار حجة على الغير فليس بصحيح ، إذ لا يكون في خط أحد من الناس حجة على غيره مهمًا اتصف به من الصفات .

فلو كان في خط أحد من الناس - كالسمسار والصراف مثلاً - حجة على الغير ، لكان لهما سلطة إثبات الحقوق على غيرهم ، ولو بغير الحق ، ومعلوم قطعاً فساد مثل هذا القول .

(٢) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ : « دالة » .

(٣) أي : أن تكون الشهادة دالة على المدعى به ، بمنظوفها أو معناها ، لا بمفهومها وما تستلزم من معان أخرى ، ولا أن تكون دالة الشهادة على الداعوى بطريق الإشارة والاستنباط .

(٤) وذلك ، لأن الشهادة لتصديق المدعى في دعواه ، وإظهار الحق المتنازع عليه ، فيجب أن تكون الشهادة موافقة للداعوى ، ومطابقة لها ، ويكون المشهود عليه والمدعى به واحداً ، فإن خالفت الشهادة الداعوى لا تقبل ، لأنها ليست شهادة عليها ، فكأن الداعوى كانت =

وأن<sup>(١)</sup> يتفق كلام الشاهدين لفظاً ومعنى<sup>(٢)</sup> ، حتى

= على شيء ، والشهادة على شيء آخر ، فتبقى الدعوى بدون شهادة وتبقى الشهادة بدون دعوى ، ولا يحكم بواحدة منها دون الأخرى في حقوق العباد ، فإذا أدعى المدعي شيئاً معيناً بالزمان أو المكان أو الوصف ، وقامت الشهادة على شيء خلاف ذلك ، أو أدعى عقاراً ، فشهدت البينة على غيره ، فلا تقبل ، وكذا إذا ذكر في دعواه شيئاً للملك ، وذكر الشهود شيئاً آخر ، فترد شهادتهم لعدم التوافق بين الدعوى والشهادة .

ولا تشترط الموافقة بين الدعوى والشهادة باللفظ ، وإنما تشترط الموافقة باللักษن أو المعنى أو كون المشهود به أقل من المدعي به ، فلو أدعى الغصب ، فشهد الشهود بإقرار المدعي عليه بذلك صحيحاً ، لأنه لا يضر الاختلاف بين الشهادة والدعوى في الإنشاء والإقرار ، فالمعنى متعدد ، وهذا عند عامة الفقهاء .

انظر « البحر الرائق » ج ٧ ص ١٠٣ ، وفتح القدير ج ٦ ص ٥٥ ، ورد المختار ج ٥ ص ٤٩٣ ، ومجمع الأئمّه ج ٢ ص ٢٠٥ ، ومعنى المحتاج ج ٤ ص ٤٨٤ - ٤٨٥ ، وشرح متهى الإرادات ج ٣ ص ٤٩٣ » .

(١) أي : ويجب لقبول شهادة الشاهدين مجتمعة .

(٢) اتفاق كلام الشاهدين في شهادتها لفظاً ليس بشرط في قول جمهور العلماء ، لأن اللักษن غير مقصود ، بل المقصود الذي ينبغي أن يتافق عليه الشاهدان هو المعنى حتى ولو أدى إليه اللักษن تضمناً

انظر « البحر الرائق » ج ٧ ص ١٠٣ ، وفتح القدير ج ٦ ص ٥٥ ، ورد المختار ج ٥ ص ٤٩٣ ، وتبصرة الحكماء ج ١ ص ٢٧٥ ، والأشباه والنظائر ص ٥٢١ ، والمجموع ج ٢ ص ٢٧٢ ، والشيرازي المذهب ج ٢ ص ٣٣٩ - ٣٤١ ، والمغني ج ٩ ص ٢٤٣ ، والمحرر =

لو<sup>(١)</sup> ادعى المديون الإيصال إلى الدائن متفرقًا<sup>(٢)</sup> ، وشهد الشهود بالإيصال مطلقاً أو جملة لا تقبل<sup>(٣)</sup> ، كما صرَّح به<sup>(٤)</sup> الزاهدي (رحمه الله تعالى)<sup>(٥)</sup> وكذا لو شهد<sup>(٦)</sup> أحدهما بألف والآخر .. . . . .

= ج ٢ ص ٢٤١ ، شرح متنى الارادات ج ٣ ص ٤٩٣ « .  
وما ذكره المؤلف من اشتراط تطابق كلام الشاهدين لفظاً ومعنى  
انفرد به أبو حنيفة ، انظر « مراجع الحنفية السابقة » .  
ولعل العراد به اشتراط تطابق لفظي الشاهدين على إفاده المعنى  
بطريق الوضع ، لا بطريق التضمن والإلتزام .

وما ذهب إليه جمهور العلماء هو الأصح والأقرب للصواب ،  
وهو الذي يجب أن يعول عليه ، لأن المطلوب من الشاهد ضبط  
المعنى والشهادة به ، لا ضبط الألفاظ والكلمات والحروف .

- (١) هذا مثال للشهادة التي لم تتطابق الدعوى .  
(٢) أي : رد الدين إلى المدعي مفرقاً على أقساط ومقادير معينة .  
(٣) أي : لا تقبل شهادتهم ، وهذا صحيح فيما إذا شهدوا على الإيصال  
جملة .

أما إذا شهدوا على الإيصال مطلقاً ، ففي عدم قبول شهادتهم  
نظر ، فالأولى أن تقبل شهادتهم ، لأنها ليس فيها ما يخالف الدعوى  
أو ينافيها ، وقد دلت الدعوى والشهادة هذه على براءة الذمة ،  
وافتقتا على ذلك ، وكونهما لم يتتفقا على كيفية ذلك لا يعني أنهما  
اختلften ، فلربما شهد الشهود بالإيصال مطلقاً بناء على إقراره  
بالاستيفاء .

- (٤) انظر « القنية ورقة ١٦٨ أ ».  
(٥) ما بين القوسين من النسخة (ج) حيث لم يرد في الأصل .  
(٦) هذا مثال لعدم اتفاق الشاهدين في شهادتهما .

بأنفين<sup>(١)</sup> ، أو أحدهما بطلقة والآخر بطلقتين<sup>(٢)</sup> ، لا تقبل<sup>(٣)</sup> ، ثم أعلم أن اختلاف الشاهدين لا يخلو من ثلاثة أوجه :

إما أن (اختلفا)<sup>(٤)</sup> في الزمان أو المكان ، أو (الاستثناء)<sup>(٥)</sup> (أو)<sup>(٦)</sup> الإقرار ، ولا يخلو من أربعة أوجه<sup>(٧)</sup> ..... .

(١) أي : والدعي بـألف مثلاً .

(٢) وكانت الدعوى بـطلقة مثلاً .

(٣) قوله لا تقبل : هذا على قول أبي حنيفة الذي يشترط اتفاق كلام الشاهدين لفظاً ، أما على قول الجمهور فقبل الشهادة على الألف ، لأن كلتا الشهادتين تدل على الألف معنى ، وتقبل على الطلقة الواحدة كذلك لدلالة الشهادتين عليها .

(٤) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ : « يختلفا » وهو الأصح .

(٥) ما بين القوسين هكذا ورد في جميع النسخ التي وقفت عليها ، ولا معنى لها بهذا اللفظ هنا ، والصحيح الذي يناسب المعنى ويواافق كتب المذهب الحنفي هو « الإنشاء » ، انظر « فتح القدير ج ٦ ص ٦٠ ، وجامع الفصولين ج ١ ص ١٦٤ » .

(٦) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ : (و) ، ولعله الصواب ، لأن المؤلف قال : إن اختلاف الشاهدين لا يخلو من ثلاثة أوجه ، ثم ذكر الزمان والمكان والإنشاء والإقرار ، وعطف الإقرار على الإنشاء بحرف « أو » يشعر أنها أربعة .

(٧) أي : لا يخلو كل وجه من الأوجه الثلاثة المتقدمة من أربعة أوجه ، وهذه الأوجه كما سيدركها المؤلف هي :

الاختلاف بالفعل ، أو الاختلاف بالقول الملحق بالفعل ، أو الاختلاف بالقول ، أو الاختلاف بالفعل الملحق بالقول .

=

وعلى هذا تكون أوجه اختلاف الشاهدين اثنى عشر وجهًا .  
سأوردها فيما يأتي وأوضحها بالأمثلة ، ثم أذكر بعد ذلك اختلاف  
العلماء في جواز العمل لكل واحد من هذه الوجوه :  
**الوجه الأول :**

الاختلاف بين الشاهدين في شهادتهما على الفعل زماناً .  
مثال ذلك : أن يشهد أحد الشاهدين على قتيل أو ضرب ونحوه  
في شهر ما ، ويشهد الآخر على حدوث نفس القتل أو الضرب في  
شهر آخر .

**الوجه الثاني :**

الاختلاف بين الشاهدين في شهادتهما على الفعل مكاناً .  
مثال ذلك : أن يشهد أحد الشاهدين على حدوث قتل أو ضرب  
في مكة ، ويشهد الآخر على حدوث نفس القتل أو الضرب في  
المدينة .

**الوجه الثالث :**

الاختلاف بين الشاهدين في شهادتهما على القول الملحق بالفعل  
زماناً .

مثال ذلك : أن يشهد أحد الشاهدين على حدوث عقد نكاح في  
شهر ما ، ويشهد الآخر على حدوث نفس عقد النكاح في شهر  
آخر ، فإن النكاح وإن كان قوله ، إلا أنه يتشرط له حضور الشهود  
وحضورهم فعل .

**الوجه الرابع :**

الاختلاف بين الشاهدين في شهادتهما على القول الملحق بالفعل  
مكاناً .

مثال ذلك : أن يشهد أحد الشاهدين على حدوث عقد نكاح في

مكة ويشهد الآخر على حدوث نفس عقد النكاح في المدينة .

الوجه الخامس :

الاختلاف بين الشاهدين في شهادتهما على الفعل إنشاء وإقراراً .

مثال ذلك : أن يشهد أحد الشاهدين على معاينة حدوث قتل ، ويشهد الآخر على إقرار القاتل بذلك القتل .

الوجه السادس :

الاختلاف بين الشاهدين في شهادتهما على القول الملحق بالفعل إنشاء وإقراراً .

مثاله : أن يشهد أحد الشاهدين على حدوث عقد نكاح ، ويشهد الآخر على إقرار الزوج بذلك النكاح .

الوجه السابع :

الاختلاف بين الشاهدين في شهادتهما على القول زماناً .

مثال ذلك : أن يشهد أحد الشاهدين على طلاق في شهر ما ، ويشهد الآخر على حدوث نفس الطلاق في شهر آخر .

الوجه الثامن :

الاختلاف بين الشاهدين في شهادتهما على القول مكاناً .

مثال ذلك : أن يشهد أحد الشاهدين على طلاق في مكة ، ويشهد الآخر على حدوث نفس الطلاق في المدينة .

الوجه التاسع :

الاختلاف بين الشاهدين في شهادتهما على القول إنشاء وإقراراً .

مثاله : أن يشهد أحد الشاهدين على وقوع الطلاق ويشهد الآخر على إقرار الزوج بذلك .

الوجه العاشر :

الاختلاف بين الشاهدين في شهادتها على الفعل الملحق بالقول

زماناً .

مثال ذلك : أن يشهد أحد الشاهدين على قرض في شهر ما ، ويشهد الآخر على نفس القرض في شهر آخر ، فإن القرض وإن كان لا يتم إلا بالفعل وهو التسليم ، لكنه حمل على قول المقرض أفترضتك .

الوجه الحادي عشر :

الاختلاف بين الشاهدين في شهادتهما على الفعل الملحق بالقول مكاناً .

مثال ذلك : أن يشهد أحد الشاهدين على قرض في مكة ، ويشهد الآخر على نفس القرض بالمدينة .

الوجه الثاني عشر :

الاختلاف بين الشاهدين في شهادتهما على الفعل الملحق بالقول إنشاء وإقراراً .

مثال ذلك : أن يشهد أحد الشاهدين على القرض ، ويشهد الآخر على إقرار المقترض ، أما الجمع بين هاتين الشهادتين المختلفتين في هذه الوجوه والعمل بهما مجتمعتين على هذا النحو ، فقد اختلف العلماء في ذلك وقسموا هذه الأوجه إلى ثلاثة أقسام :

القسم الأول :

يشمل الوجه الأول والثاني والثالث والرابع ، وهو اختلاف الشاهدين في شهادتهما على الفعل ، أو ما هو ملحق به زماناً أو مكاناً ، وقد اختلف العلماء في جواز الجمع بين هاتين الشهادتين على قولين :

القول الأول :

لا يجوز الجمع ولا العمل بالشهادتين المختلفتين زماناً أو مكاناً

.....  
إذا كانتا على فعل أو قول ملحق به .

قال بذلك :

الحنفية : انظر «فتح القدير» ج ٦ ص ٦٠ ، والبحر الرائق ج ٧ ص ١١٣ ، وجامع الفصولين ج ١ ص ١٦٤ ، ولسان الحكماء ص ٢٤٧ ، وبدائع الصنائع ج ٦ ص ٢٧٨ ، وتكاملة رد المحتار ج ٧ ص ١٩٩ » .

والشافعية : انظر «الأشباه والظواهر» ج ١ ص ٥٣٥ » .

والحنابلة : انظر «المبدع» ج ١٠ ص ٢٠٧ ، وكشاف القناع ج ٦ ص ٤١٣ ، والإنساف ج ١٢ ص ٢٤ - ٢٦ ، والمغني ج ٩ ص ٢٤٣ - ٢٤٠ ، والمحرر ج ٢ ص ٢٤١ » .

وذلك لأن الفعل الذي شهد عليه أحد الشاهدين ، غير الفعل الذي شهد عليه الآخر ، فكل شاهد يشهد على فعل في مكان أو زمان غير الفعل الذي شهد عليه الآخر في مكان أو زمان آخر ، لأن الفعل لا يتجدد من مكان إلى آخر ، أو من زمان إلى آخر ، وكذا ما أحق بالفعل . ولكنه سيأتي في كلام المؤلف أن لأبي حنيفة وأبي يوسف قوله في جواز ذلك ، خلافاً لقياس مذهبهم ، وذلك فيما إذا اختلف الشاهدان في عقد لا يثبت حكم إلا بفعل القبض كالهبة والصدقة والرهن .

القول الثاني :

يجوز الجمع بين الشهادتين المختلفتين زماناً أو مكاناً ، والعمل بهما ، وإن كانتا على فعل أو قول ملحق به ، إذا لم تختلف الأفعال .

قال بذلك :

المالكية : انظر «تبصرة الحكماء» ج ٢ ص ٨ » ، حيث قال :

« وتلفق الأفعال إذا كانت من جنس واحد وإن اختلفت أزمنتها » .

الترجيح :

الذي يظهر من استعراض هذين القولين ، أن ما ذهب إليه جمهور العلماء من عدم جواز الجمع بين الشهادتين على الفعل إذا اختلفتا زماناً أو مكاناً أنه هو الراجح ، إن شاء الله تعالى ، وذلك لأنَّ كلَّ واحد من الشاهدين يشهد على فعل لم يشهد به الآخر ، ولم يعلم به ، فشهادة كل واحد منهما ناقصة عن نصاب الشهادة ..

القسم الثاني :

يشمل الوجهين الخامس والسادس ، وهما الاختلاف بين الشاهدين في شهادتهما على الفعل أو ما هو ملحق به إنشاء وإقراراً .

وهذهان الوجهان هما ما سيأتي في كلام المؤلف ص «٥٧٠» ، عند قوله نقاً عن الزاهدي : أنه لا يجوز الجمع في الشهادة بين القول والفعل . والخلاف بين هاتين المسألتين - فيما يظهر لي - خلاف في التسمية فقط ، وذلك أن الشاهد إذا شهد على إنشاء فعل ، فهو يشهد على فعل ، وإذا شهد الآخر على الإقرار بالفعل فهو يشهد على قول ، وكذلك ما هو ملحق بالفعل كالنكاح ونحوه . وسيتبين ذلك بالأمثلة ، إن شاء الله تعالى .

وقد اختلف العلماء في جواز الجمع في الشهادة بين القول والفعل وذلك على قولين :

القول الأول :

يجوز الجمع بين الشهادتين ، إذا كانت إحداهما على فعل والأخرى على إقرار به ، قال بذلك جمهور الحنابلة .

انظر « المحرر ج ٢ ص ٤١ ، والمبدع ج ١٠ ص ٢٠٨ » .

والمعنى ج ٩ ص ٢٤٣ ، وكشاف القناع ج ٦ ص ٤١٤ » .

**ومثال ذلك :**

أن يشهد أحد الشاهدين على غصب عبد ، ويشهد الآخر على إقرار الغاصب بذلك ، فيجوز أن يكون الغصب الذي أقرّ به هو الغصب الذي شهد به الشاهد ، فلم يختلف الفعل ، ولم تتعارض الشهادتان .

**القول الثاني :**

لا يجوز الجمع بين الشهادتين إذا كانت إحداهما على فعل والأخرى على الإقرار به .

قال بذلك :

الحنفية : انظر « لسان الحكم » ص ٢٤٧ ، وفتح القدير ج ٦  
ص ٦٠ ، والبحر الرائق ج ٧ ص ١٠٣ ، وجامع الفصولين ج ١  
ص ١٦٤ ، ورد المختار ج ٥ ص ٥٩٤ - ج ٧ ص ٢١٠ .

<sup>٨</sup> . والمالكية : انظر « تبصرة الحكام ج ٢ ص ٨ » .

<sup>٥٣٥</sup> . والشافعية : انظر « الأشباه والنظائر ج ١ ص » .

وهو قول للحناشة: انظر «المغني» ج ٩ ص ٢٤٣ ، والمحرر ج ٢ ص ٢٤٠ ، والمبدع ج ١٠ ص ٥٠٨ ، وكشاف القناع ج ٦ ص ٤١٤ ».

وذلك لأنّه يجوز أن يكون ما أقرّ به غيرَ ما شهد به الشاهد .

ويحاب عن ذلك بأن هذا الاستدلال يبطل بالشهادة على إقرارين مخالفين ، فإنها مقبولة عند الجمهور كما سيأتي قريباً ، ويجوز أن يكون ما أقر به عند أحد الشاهدين غير ما أقر به عند الشاهد الآخر .

## الترجمي :

بتأمل ما تقدم يتبيّن رجحان ما ذهب إليه جمهور الحنابلة من أنه

يجوز الجمع بين الشهادتين إذا كانت إحداهما على فعل والأخرى على قول ، وذلك لأن المعول عليه في اختلاف الشهادتين هو إمكانية الجمع بينهما ، فإذا كان من الممكن الجمع بين الشهادتين وتصور اتفاقهما على مشهود عليه واحد ، فإن هاتين الشهادتين مقبولتان والجمع بينهما متعين .

فالفعل المشهود عليه يمكن أن يكون هو الفعل المقرر به ولا تناقض .

### القسم الثالث :

وهو يشمل الأوجه : السابع والثامن والتاسع والعشر والحادي عشر والثاني عشر .

وهذه الأوجه تتضمن الاختلاف بين الشاهدين في شهادتهما على القول أو الفعل الملحق بالقول زماناً أو مكاناً أو إنشاء وإقراراً .

وقد اختلف العلماء في جواز الجمع بين هاتين الشهادتين المختلفتين وذلك على قولين :

### القول الأول :

يجوز الجمع بين الشهادتين المختلفتين إذا كانتا على قول أو ما هو ملحق به سواء كان الاختلاف في الزمان أو في المكان أو في الإنشاء والإقرار .

قال بذلك :

الحنفية : انظر : «فتح القيدير» ج ٦ ص ٦٠ ، والبحر الرائق ج ٣ ص ١١٣ ، وجامع الفصولين ج ١ ص ١٦٤ ، ولسان الحكماء ص ٢٤٧ ، وبدائع الصنائع ج ٦ ص ٢٧٨ » .

والمالكية : انظر : «تبصرة الحكماء» ج ٢ ص ٨ .

والحنابلة : انظر : «المبدع» ج ١٠ ص ٢٠٧ ، وكشف النقاب

ج ٦ ص ٤١٣ ، والإنصاف ج ١٢ ص ٢٤ - ٢٦ ، والمغني ج ٩ ص ٢٤٠ ، والمحررج ٢ ص ٢٤١ » .

وذلك : لأن المشهود به شيء واحد ، يجوز أن يعاد مرةً بعد أخرى .  
انظر « مراجع الحنابلة السابقة » .

ولأن القول مما يتكرر بصيغة واحدة إنشاء وإخباراً ، ويتكرر مكاناً وزماناً .

انظر « مراجع الحنفية السابقة » .

القول الثاني :

لا يجوز الجمع بين الشهادتين على القول إذا كانتا مختلفتين إنشاء وإقراراً ، ويجوز الجمع بينهما إذا اختلفتا زماناً أو مكاناً ، قال بذلك الشافية .

قال السيوطي في الأشباه والنظائر ج ١ ص ٥٣٥ : « لا تلتفق الشهادتان إلا أن يطابقا لفظاً ومعنىًّا ومحلًا » ، ثم قال بعد ذلك : « ومن فروع عدم التلتفيق : ما لو شهد واحد بالبيع والآخر على إقراره به » ، فهذه شهادة على قول - إنشاء قول وإقرار به .

وقال البيضاوي في الغاية القصوى في دراية الفتوى ج ١ ص ٥٥٦ : « يثبت الإقرار بشهادتين مختلفتي التاريخ لاتحاد المخبر عنه ، بخلاف إنشاء » .

الترجح :

يتضح لكل منصف أنه لا أثر لاختلاف الشهادتين على القول زماناً أو مكاناً ، أو إنشاء وإقراراً ، وأن التوفيق بينهما ممكن ، وليس في اختلافهما شيء من التعارض الذي يوجب رد الشهادة أو يقدح فيها ، فالأقوال تتجدد في كل زمان ومكان ، وتتجدد بكل صيغة إنشاء وإقراراً ، ولا يوجب ذلك اختلافاً في المشهود به ، ولذا فإن الراجح والله أعلم في هذه المسألة هو ما ذهب إليه جمهور العلماء .

أما إذا (كان)<sup>(١)</sup> هذا الاختلاف في الفعل حقيقةً وحكماً<sup>(٢)</sup> ، أو في القول<sup>(٣)</sup> ، أو في الفعل (الملحق)<sup>(٤)</sup> بالقول ، أو في (القول)<sup>(٥)</sup> (الملحق)<sup>(٦)</sup> بالفعل ، أما إذا كان الاختلاف في الفعل كالجناية<sup>(٧)</sup> والغصب والقتل ، يمنع قبول الشهادة<sup>(٨)</sup> في الوجوه الثلاثة<sup>(٩)</sup> (وإما)<sup>(١٠)</sup> في فعل ملحق بالقول وهو القرض ، فإنه وإن

(١) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب) ، ولو قال أن يكون لكان أولى .

(٢) وذلك بـألا يكون فعلاً ملحاً بالقول .

(٣) أي : أو في القول حقيقةً وحكماً ، وذلك بـألا يكون قوله ملحاً بالفعل .

(٤) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ : « ملحق » .

(٥) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ : « قول » .

(٦) أي : في الفعل حقيقةً وحكماً .

(٧) الجنائية : من قولهم جنى جنائية إذا أذنب ، يقال : جنى على نفسه وجنى على قومه .

انظر « القاموس المحيط ج ٤ ص ٣١٣ ، والممعجم الوسيط ج ١ ص ١٤١ » .

والمراد بالجنائية في كلام المؤلف : الجنائية بالفعل كالقتل والضرب والغصب ونحوها .

(٨) معنى عدم قبولها : هو عدم الحكم بالشهادتين مجتمعتين فقط ، وهذا في قول جمهور العلماء كما تقدم ، وذلك لأن كل فعل لم يشهد به شاهدان :

(٩) أي : الزمان أو المكان أو الإنشاء والإقرار .

(١٠) ما بين القوسين من النسخة (ب - ج) حيث أنه مطموس في الأصل ، والمعنى : وإما أن يكون الاختلاف بين الشاهدين .

كان لا يتم إلا بالفعل وهو التسليم ، لكن حمل (على)<sup>(١)</sup> قول المفترض : أقرضتك ، فصار كالطلاق<sup>(٢)</sup> ونحوه<sup>(٣)</sup> ، وأما القول الملحق بالفعل كالنكاح يمنع قبول الشهادة ، لأنه وإن كان قوله ، لا بد من إحضار الشهود<sup>(٤)</sup> ، وإن كان الاختلاف في قول محض كالطلاق<sup>(٥)</sup> (والبيع)<sup>(٦)</sup> .

(١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ : « عليه » .

(٢) الذي هو قول حقيقة وحكمًا ، لأنه لما حمل على قول المفترض : أقرضتك مثلاً ، صار قوله ، فيكون حكمه حكم القول .

(٣) أي : فلا يمنع من قبول الشهادة ، كما سيأتي بعد ذلك في كلام المؤلف من حكم الاختلاف في القول .

انظر « سماوة جامع الفصولين ج ١ ص ١٦٤ » .

(٤) أي : وإن كان النكاح قوله ، فإنه لا يتم إلا بالفعل ، وهو إحضار الشهود مثلاً .

(٥) أي : كأن يقول أحد الشاهدين : طلقها في مكة ، ويقول الآخر : طلقها في المدينة ، أو يشهد الآخر على إنشائه الطلاق ، ويشهد الآخر على إقراره به .

(٦) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ : « كالبيع » .

ومثاله : أن يشهد أحد الشاهدين على شخص بأنه باع في المدينة ، ويشهد الآخر عليه بأنه باع في مكة ، ومثله الشراء والوكالة والوصاية والرهن والعتاق والدين والبراءة والكفالة والحواله التي سيذكرها المؤلف .

وأما البيع فهو مبادلة مال بمال ولو في الذمة تمليكاً وتملكًا غير ربياً ، واستيقنه من الباقي ، لأن كل واحد من المتابعين يمد باعه للأخذ والإعطاء .

انظر « أنيس الفقهاء ص ١٩٩ ، والتعريفات ص ٣٣ ، والمغني =

## والشراء والوكالة<sup>(١)</sup> والوصاية<sup>(٢)</sup> والرهن<sup>(٣)</sup> والعتاق<sup>(٤)</sup>

= ح ٣ ص ٥٦٠ ، والمطلع ص ٢٢٧ ، ومعجم لغة الفقهاء ص ١١٣ » .

(١) الوكالة لغة : التفويض ، يقال : وكل أمره إلى فلان فوضه إليه واكتفى به ، ومنه توكلت على الله ، أي : فوضت أمري إليه . وشرعًا : تفويض شخص ما له فعله مما يقبل النيابة إلى غيره ليفعله في حياته .

انظر « مغني المحتاج ج ٢ ص ٢١٧ ، والمعنى ج ٥ ص ٨٧ » .

(٢) الوصاية : هي عهد الإنسان إلى من يقوم على من بعده ، والوصاية غير الوصية ، فإن الوصية تبرع بحق مضاد ولو تقديرًا لما بعد الموت ، انظر « مغني المحتاج ج ٣ ص ٣٩ » .

(٣) الرهن في اللغة مطلق الحبس واللزموم ، وفي الشع : حبس الشيء بحق يمكن أخذه منه كالدين ، ويطلق على المرهون تسمية للمفعول باسم المصدر .

انظر « مغني المحتاج ج ٢ ص ١٢١ ، والتعريفات ص ٧٧ ، والشرح الكبير ج ٢ ص ٢٣١ » .

(٤) العتاق : هو العتق أو الإعتاق ، والاعتاق مأخوذ من قولهم : عتق الفرس إذا سبق ، وعتق الفرخ إذا طار واستقل ، فكان العبد إذا فك من الرق خلص واستقل .

والإعتاق شرعاً : إزالة الرق عن الأدمي .

انظر « مغني المحتاج ج ٤ ص ٤٩١ ، والمطلع ص ٣١٤ » .  
ورواه مسلم في صحيحه ج ٤ ص ٢١٧ .

ورواه أحمد في المسند ج ٢ ص ٤٢٠ ، ٤٢٢ ، ٤٢٩ ، ٤٣٠ ، ٤٤٧ ، وفيه حتى أنه ليعتق اليد باليد والرجل بالرجل والفرج بالفرج .

والدين<sup>(١)</sup> والبراءة<sup>(٢)</sup> والكفالة<sup>(٣)</sup> والحواله<sup>(٤)</sup> (لاتمنع)<sup>(٥)</sup> قبول الشهادة<sup>(٦)</sup> في الوجوه الثلاثة<sup>(٧)</sup> ، و(ذكر)<sup>(٨)</sup> في شرح

(١) الدين : هو ما ثبت من المال في الذمة بعقد أو استهلاك أو استقراض .

انظر «المطلع» ص ٣٢٦ ، ومعجم لغة الفقهاء ص ٢١٢ » .

(٢) البراءة : أي : البراءة من الحق وهي : خلو الذمة منه ، وبراءة الذمة هي خلو الذمة من الدين .

انظر «معجم لغة الفقهاء» ص ١٠٦ ، والقاموس المحيط ج ١ ص ٨ ، و«مختار الصحاح» ص ٤٥ » .

(٣) الكفالة : هي ضم ذمة الكفيل إلى ذمة الأصيل في المطالبة .

انظر «التعريفات» ص ١٢٤ ، والفوواكه البدريّة ص ١٦١ ، والمطلع ص ٢٤٨ ، وأنيس الفقهاء ص ٢٢٢ » .

(٤) الحواله : مشتقة من التحويل بمعنى الانتقال .

وفي الشرع : نقل الدين وتحويله من ذمة المحيل إلى ذمة المحال عليه .

انظر «التعريفات» ص ٦٤ ، وأنيس الفقهاء ص ٢٥٤ » .

(٥) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ : «لا يمنع» وهو الأصح .

(٦) وذلك في قول جمهور الفقهاء كما تقدم قريراً ، لأن الإقرارات والأقوال تتكرر في كل زمان ومكان ، وتتغير إنشاء وخبراً ، فلا أثر في اختلاف الشاهدين في ذلك .

(٧) وهي أوجه اختلاف الشاهدين في شهادتهما ، وهي الزمان أو المكان أو الإنشاء والإقرار .

(٨) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب - ج) .

الوهابية<sup>(١)</sup> نقلًا عن الفتوى<sup>(٢)</sup> الخانية ، وإن اختلفا في عقد لا يثبت حكمه إلا بفعل القبض كالهبة<sup>(٣)</sup> والصدقة<sup>(٤)</sup> والرهن<sup>(٥)</sup>

(١) انظر « تفصيل عقد الفوائد شرح قيد الشرائد ، ورقة ١٥٩ أ » ، حيث أن الكلام الآتي حتى قوله « بمنزلة الغصب » منقول من هناك بتصرف .

(٢) انظر « الفتوى الخانية ج ٢ ص ٤٧٨ » .

(٣) الهبة هي : تملك في الحياة بغير عوض تقرباً ومحبة .

انظر « المغني ج ٥ ص ٦٤٩ ، والتعريفات ص ١٧٧ » .

(٤) الصدقة : هي ما يعطى للغير لوجه الله تعالى على وجه القربي .  
انظر « المعجم الوسيط ج ١ ص ٥١١ ، والتعريفات ص ٨٩ ،  
والمعنى ج ٥ ص ٦٤٩ » .

وتفارق الصدقة الهبة في أن من أعطى شيئاً يتقرب به إلى الله تعالى فهو صدقة ، ومن دفع شيئاً إلى إنسان للتقارب إليه هو أو لمحبته فهو هبة .

انظر « المغني المرجع السابق » .

(٥) كلام المؤلف هنا يتضمن أن الرهن لا يلزم إلا بالقبض ، وهذا ليس على إطلاقه ، فإن العلماء - رحمة الله تعالى - اختلفوا في لزوم الرهن بدون القبض وذلك على قولين :

القول الأول :

أن القبض ليس من حقيقة الرهن ولا شرطاً في صحته ولا لزومه . بل ينعقد الرهن ويصح بمجرد القول . وإذا أراد المرتهن الإقباض يطلب .

قال بذلك :

المالكية : انظر « حاشية الدسوقي ج ٣ ص ٢٣١ ، والشرح الصغير ج ٤ ص ٣٩٥ » .

وذلك لأن الرهن توثقة للدين ولم يقم دليل على عدم لزوم الرهن  
إذا لم يقبض .

القول الثاني :

أن الرهن لا يلزم إلا بالقبض ، فإذا لم يقبض المرتهن الرهن لم  
يلزم الراهن بذلك .  
قال بذلك :

الحنفية : انظر « بداع الصنائع ج ٦ ص ١٣٧ » .

والشافعية : انظر « مغني المحتاج ج ٢ ص ١٢٨ » .

والحنابلة : انظر « المغني ج ٤ ص ٣٦٤ » .

الأدلة :

أ - قوله تعالى :

﴿ فرهان مقبوضة ﴾ البقرة آية ٢٨٣ . فلو لزم بدون القبض لم  
يكن للتنقييد فائدة .

ويجاب عن ذلك بأن الآية لم تف الرهن غير المقبوض .

ب - أن الرهن عقد تبرع يحتاج إلى القبول فلا يلزم إلا بالقبض  
كالهبة والقرض .

انظر « مغني المحتاج ج ٢ ص ١٢٨ » .

ويجاب عن ذلك بأنه ليس عقد تبرع بل هو عقد توثقة لحق  
الدائن ، وله الحق بأن يوثق دينه بما يشاء ، سواء كان مقبوضاً أو  
غير مقبوض .

الترجح :

قال الشيخ عبد الرحمن بن سعدي في كتابه المختارات الجلية  
ص ١٠٩ : « الصحيح الذي لا ريب فيه ، أن الرهن يجوز في كل  
عين ودين ومنفعة ، وأنه إذا رضي الراهن بشيء من ذلك أن الحق له

فإن شهدا على معاينة القبض ، واحتلما في الأيام (والبلد)<sup>(١)</sup>  
(جاز) <sup>(٢)</sup> شهادتهما ، في قول أبي حنيفة وأبي يوسف <sup>(٣)</sup> (رضي الله  
عنهم)<sup>(٤)</sup> ، . . . . .

= فيلزم ما تراضيا عليه ، لأنه كما قد تكون التوثقة كثيرة جداً ، وقد  
تكون أقل من دين الإنسان ، وقد تكون كثيرة مقبوسة ، وقد تكون  
يسيرة غير مقبوسة ، وقد تكون أعياناً معينة ، كما تكون ديننا في  
الجسم ، وقد يكون ديناً ثابتاً ، وقد يكون ديناً يحتمل الثبوت  
وعدمه ، وقد يكون منفعة وريراً .

فالصواب جواز ذلك كله ، ولزومه بالتعاقد عليه ، وهذا هو الذي  
تدل عليه عمومات النصوص ومعانيها ، ويحتاج الناس إليه ، ولا  
دليل يدل على المنع في شيء من ذلك .

والغرر الذي لا يغترف : هو غرر المعاوضات ، وأما التوثقات ،  
فإنها زيادة على مجرد المعاملة ، فيها مصلحة لمن له الحق ، وإذا  
كان الحق له ورضي أن تكون توثيقه ناقصة ، أو ديناً ، أو غير  
مقبوسة ، فما الذي يمنع من ذلك » . . . . .

وبهذا يتضح رجحان ما ذهب إليه المالكية من عدم اشتراط القبض  
في لزوم الرهن . . . . .

وعلى كلّ فالقول بعدم لزوم الرهن إلا بالقبض يلحق في مسألة  
اختلاف الشاهدين بالقول الملحق بالفعل ، والقول بلزوم الرهن  
بدون القبض يلحق في مسألة اختلاف الشاهدين بالقول فقط .

(١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ : « والبلدان » .

(٢) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب - ج) بلفظ : « جازت » وهو  
الأصح .

(٣) انظر « البحر الرائق ج ٧ ص ١١٣ » .

(٤) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب - ج) بلفظ : « رحمهما الله » .

(والقياس)<sup>(١)</sup> أنه لا يقبل<sup>(٢)</sup> وهو قول محمد وزفر (رحمهما الله)<sup>(٣)</sup> ، وإن (شهدوا)<sup>(٤)</sup> (على)<sup>(٥)</sup> إقرار (المرتهن)<sup>(٦)</sup> والواهب والمتصدق بالقبض ، جازت الشهادة في قولهم<sup>(٧)</sup> (ولو)<sup>(٨)</sup> شهدا على الرهن ، فشهد أحدهما بمعاينة (الرهن)<sup>(٩)</sup> ،

(١) ما بين القوسين من النسخة (ب - ج) حيث أن به طمساً في الأصل .  
وقوله والقياس : أي : والقياس على ما سبق تقريره من مذهب الأحناف .

(٢) لأنه قول ملحق بالفعل ، والقبض الذي شهد به أحدهما في يوم أو في مكان لم يشهد به الآخر ، وإنما شهد على قبض في يوم أو مكان آخر .

انظر « البحر الرائق » ج ٧ ص ١١٣ ، ولسان الحكماء ص ٢٤٧ » .

(٣) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب - ج) .

(٤) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ : « شهدا » .

(٥) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ : « عليه على » .

(٦) ما بين القوسين هكذا ورد في جميع النسخ التي وقفت عليها ، والصحيح أنه الراهن كما يدل على ذلك سياق الكلام ، وكما ورد في الفتاوى الخانية ج ٢ ص ٤٧٨ » .

(٧) أي : في قول أبي حنيفة ومحمد وأبي يوسف وزفر ، فتجوز شهادتهما ويجمع بينهما ، وإن اختلفا في الزمان أو المكان ، لأنهما يشهدان على قول ، والقول يتكرر في كل زمان ومكان ، وهذا هو قول الجمهور كما تقدم قريباً .

انظر « البحر الرائق » ج ٧ ص ١١٣ ، وتكملة رد المحتار ج ٧ ص ١٩٤ » .

(٨) ما بين القوسين من النسخة (ب - ج) حيث أن به طمساً في الأصل .

(٩) ما بين القوسين هكذا ورد في جميع النسخ التي وقفت عليها ، =

والآخر على إقرار الراهن به لم (يقبل)<sup>(١)</sup> ، ويكون الرهن (في هذه)<sup>(٢)</sup> بمنزلة الغصب<sup>(٣)</sup> (قلت)<sup>(٤)</sup> غفرت ذنبي ما ذكر هنا من عدم القبول في مسألة الرهن يوافق ما نقله الزاهدي في القنية<sup>(٥)</sup> من أنه لا يجمع في الشهادة بين القول والفعل<sup>(٦)</sup> ، . . . . .

= والصحيح أنه القبض كما يدل على ذلك سياق الكلام وكما ورد في «الفتاوى الخانية ج ٢ ص ٤٧٨» .

والشهادة على معاينة القبض شهادة على فعل .

(١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ : «تقبل» .  
قوله لم يقبل : أي : لأن فيه جمعاً بين الشهادة على القول والشهادة على الفعل ، وسبق ذكر الخلاف في قولها ص ٤١٣ .

(٢) ما بين القوسين من النسخة (ج) حيث لم يرد في الأصل والإشارة في هذه تعود إلى المسألة المتقدمة .

(٣) أي : في وجوب إعادته إلى صاحبه ، لأنه لم يثبت بشهادة تامة ، ولكن هذا ليس على إطلاقه ، فالصحيح أنه إذا لم يجمع بين الشهادتين إدعاهما على القول ، والأخرى على الفعل ، فإن الطريق إلى إثبات الرهن في هذه الحالة هو يمين المدعى مع أحد شاهديه .

وإطلاق المؤلف لهذا الحكم الذي نقله من شرح الوهابية إنما يتأثر على قول من لا يجوز الحكم بشاهد ويمين المدعى ، وهو قول الحنفية ، وهو قول مرجوح كما سيأتي ص ٥١٨ .

(٤) ما بين القوسين من النسخة (ب - ج) حيث أن به طمساً في الأصل .  
(٥) انظر «القنية ورقة ١٦٨ ب ١٦٩ أ» .

(٦) أي : لا يجمع بين شهادتين إدعاهما على قول والأخرى على فعل ، والجمع بين الشهادة بين القول والفعل أو اختلاف الشاهدين في شهادتهما قولًا وفعلاً هو ما سبق ذكره من اختلاف الشاهدين في =

(و) <sup>(١)</sup> فرع عليه ما لو ادعى ألفاً <sup>(٢)</sup> فشهاد أحد شاهديه بمعاينة الدفع ، (و) <sup>(٣)</sup> الآخر على إقرار المدعى عليه (بها) <sup>(٤)</sup> لا تسمع <sup>(٥)</sup> ، قال <sup>(٦)</sup> بخلاف ما إذا شهد أحدهما بألف للمدعى على المدعى عليه وشهد الآخر على إقرار المدعى عليه بها) <sup>(٧)</sup> فإنها تقبل ، (أقول) : <sup>(٨)</sup> وإنما قبلت لأنه ليس بجمع بين القول والفعل ، لأن الشهادة هنا من أحدهما<sup>(٩)</sup> إنما وقعت على شغل ذمة المدعى عليه بالألف وجاز أن يكون الشاهد مستند في ذلك إلى شهادتهما على الفعل إنشاء وإقراراً ، ويتبين ذلك بالمثال الذي سيورده المؤلف ، فإن الشهادة على معاينة الدفع شهادة على إنشاء فعل ، والشهادة على إقرار المدعى عليه بالاستلام شهادة على إقرار .

(١) ما بين القوسين من النسخة (ب - ج) حيث أن به طمساً في الأصل .

(٢) أي : فأنكر المدعى عليه .

(٣) ما بين القوسين من النسخة (ب - ج) حيث أن به طمساً في الأصل .

(٤) ما بين القوسين به طمس في النسخة (ب) .

والمعنى أي : باستلامها من المدعى أو لزومها في ذمته له .

(٥) أي لا يجمع بينهما ، لأن أحد الشاهدين يشهد على فعل ، والآخر يشهد على قول ، أو لأن شهادتهما على فعل وختلفت إنشاء وإقراراً .

(٦) أي : الزاهدي .

(٧) ما بين القوسين من النسخة (ب - ج) حيث لم يرد في الأصل ولعل ذلك من سهو الناشر لتشابه الكلمة الأخيرة فيه مع الكلمة الأخيرة في الكلام الوارد قبله .

(٨) ما بين القوسين من النسخة (ب - ج) حيث أن به طمساً في الأصل .

(٩) وهو الأول منهمما الذي شهد بالألف ولم يبين مستند شهادته .

الإقرار ، بخلاف المسألة الأولى فإن أحد الشاهدين يشهد على الفعل صريحاً وهو الدفع ، فحصل الجمع بين القول والفعل ولا يجمع بينهما فردت . فرع قال في العمادية<sup>(١)</sup> : لو شهد أحدهما أن فلاناً باع<sup>(٢)</sup> منه بكذا ، وشهد الآخر أن فلاناً أقرَّ (منه بالبيع)<sup>(٣)</sup> بكذا تقبل<sup>(٤)</sup> ، لأن لفظ الإنشاء والإخبار فيه واحد<sup>(٥)</sup> ، ولا تقبل شهادة عمال الأمير ودعاوينه<sup>(٦)</sup> ونوابه ورعاياه (له)<sup>(٧)</sup> ، ولا تقبل

(١) انظر الفصول العمادية ورقة ٥٧ أ حيث أن الكلام من هنا إلى قوله : « والإخبار فيه واحد » نقل من هناك بتصرف .

(٢) أي : اشتري .

(٣) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ : « بالبيع منه » وهو الأصح ، أي : لو أقر بالشراء منه .

(٤) إلا عند الشافعية كما تقدم ص ٥٥٣ .

(٥) فكل من الإنشاء والإقرار في هذا المثال قول ، فليس فيه جمع بين القول والفعل في الشهادة ، فإنه يقول في الإنشاء بعتك وأقرضتك ، وفي الإقرار أو الإخبار بعتك وأقرضتك .

انظر « سماوة جامع الفصولين ج ١ ص ١٦٣ ، وفتح القدير ج ٦ ص ٦٠ ، ورد المختار ج ٥ ص ٤٩٤ » .

(٦) أي : كتابه الذين يكتبون الدواوين .

وقال ابن الشختة : « والممعنى أي : شهادة الرعية ، للتهمة » .

انظر « تفصيل عقد الفوائد شرح قيد الشرائد أول كتاب الشهادات .

(٧) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .

وعدم قبول شهادتهم مبني على جهلهم وميلهم إليه خوفاً منه ، وأولى من ذلك خدامة الملازمين له كملازمة العبد لمولاه .

انظر « تكميلة رد المختار ج ٧ ص ١٢٠ ج ٥ ص ٤٧٥ ، والبحر =

## شهادة الشتام<sup>(١)</sup> للناس .. . . . .

= الرائق ج ٧ ص ٩٦ ، وفتح القدير ج ٦ ص ٤٦ .

(١) الشتام : صيغة مبالغة من الشتم ، وهو في اللغة : وصف الغير بما فيه نقص وازدراء .

انظر « معجم لغة الفقهاء ص ٢٥٧ ، والتعريفات ص ٨٤ » .

وقوله هنا : ولا تقبل شهادة الشتام ، لا تدل على رد شهادة كل شاتم ، فإن تعبره بقوله : الشتام ، يدل على أن مجرد الشتم لا يبطل الشهادة ، بل لا بد أن يعتاد ذلك ، أو يفسق بشتمه لشناعته أو كثرته أو نوعية من يقوم بشتمه .

وكلام جمهور العلماء على هذا المعنى :

فقد قال الحنفية : « لا تقبل شهادة من يشتم أهله ومماليكه كثيراً لا أحياناً ، وكذا الشتام للحيوان » .

انظر « البحر الرائق ج ٧ ص ٨٩ ، وفتح القدير ج ٦ ص ٤٠ ، ورد المحتار ج ٥ ص ٤٨١ » .

وقال المالكية : « وأما الشتم ونحوه وهو في غير ذلك يعرف بالصلاح فلا ترد شهادته » .

انظر « مواهب الجليل ج ٥ ص ١٦٢ » .

وقال الشافعية : « سبُّ الصحابة من الكبار ، فلا تقبل شهادة من سبُّ الصحابة ، أما سبُّ غير الصحابة فصغريرة ، وخبر « سباب المسلم فسوق » معناه تكرار السب بحيث يغلب على طاعته » .

انظر « شرح روض الطالب ج ٤ ص ٣٤١ » .

وقال الحنابلة : القاذف في الشتم ترد شهادته وروايته وفتياه حتى يتوب .

انظر « كشاف القناع ج ٦ ص ٤٢٦ ، والإنصاف ج ١٢ ص ٦٠ ، والمغني ج ٩ ص ١٩٩ » .

والجيران<sup>(١)</sup> لأنه معصية ، كذا نقل عن المحيط<sup>(٢)</sup> . قلت  
 - غرفت ذنبي - في تعبيره بصيغة شتائم إشارة إلى أن (الاعتياد)<sup>(٣)</sup>  
 والكثرة شرط لرد شهادته كما لا يخفى ، و يؤيد ذلك ما (روي)<sup>(٤)</sup>  
 عن قاضي خان<sup>(٥)</sup> أنه (قال)<sup>(٦)</sup> : إن اعتاد ذلك بطلت عدالته ،  
 وإن فعل ذلك أحياناً لم تبطل ، والله (الموفق)<sup>(٧)</sup> ، واختلف  
 أصحابنا<sup>(٨)</sup> في بینة .....

= ومن هذا يتبيّن أن شهادة الشاتم مقبولة ، إلا إذا كان الشتم عادة  
 من عادات الشاهد التي تخرجه عن المروءة أو يفسق بسببها ، لأن  
 يقذف مسلماً أو يسبّ صحابياً و نحو ذلك .

(١) هذا القيد الذي يدل على أن الشتم لا ترد شهادته إلا إذا كان شتمه  
 موجهاً للناس والجيران ، ليس على ظاهره ، وإنما ذكر هنا بناء على  
 أن الغالب هو شتم الناس والجيران ، وإن فقد قال العلماء برد شهادة  
 شاتم الحيوان ، وكذلك مثله من يسب الريح أو الدهر أو غيره إذا  
 اعتاد على ذلك .

انظر « البحر الرائق ج ٧ ص ٨٩ ، الفتاوی الهندیة ج ٣  
 ص ٤٦٨ » .

(٢) انظر « المحيط البرهاني ج ٤ ورقة ١٢١ أ » .

(٣) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ : « الاعتقاد » ، والمراد  
 الاعتياد على الشتم .

(٤) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .

(٥) انظر « الفتاوی الخانية ج ٢ ص ٤٦١ » .

(٦) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب - ج) بلفظ : « أعلم » .

(٧) أي : الأحناف :

انظر « جامع الفصولين ج ١ ص ١٤١ ، والبحر الرائق ج ٧  
 ص ١١٤ ، ولسان الحكماء ص ٣٥٨ - ٢٤٧ ، درر الحكماء ج ٢

الإكراه<sup>(١)</sup> ، هل هي مقدمة على بينة الطوع<sup>(٢)</sup> أم بالقلب<sup>(٣)</sup> ،  
والأصح<sup>(٤)</sup> أن بينة الإكراه أولى<sup>(٥)</sup> بالقبول<sup>(٦)</sup> ..... .

= ص ٣٨٤ .

(١) بينة الإكراه : هي البينة على الإكراه ، وهي التي تدل على أن التصرف الذي حصل من المشهود له كان مكرهاً عليه غير مختار .

(٢) الطوع هو المطاعة والانقياد .

انظر « القاموس المحيط ج ٣ ص ٦٠ ، المعجم الوسيط ج ٢  
ص ٥٧٠ » .

وبينة الطوع : هي البينة التي تدل على أن التصرف الذي حصل من المشهود عليه صدر منه بطوعه و اختياره ، وأنه لم يكره عليه .

(٣) أي : أم بالعكس من ذلك ، وهو أن بينة الطوع مقدمة على بينة الإكراه ، وذلك إذا تعارضتا .

(٤) قوله : والأصح ، يوحي بأنَّ غيره قد صاحب غير ما صاحبه هنا ، وهو كذلك .

انظر « القنية ورقة ١٦٩ ب » .

(٥) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب) .

(٦) أي : أولى بالتقديم على بينة الطوع .

وقد اختلف العلماء - رحمهم الله تعالى - في بينة الطوعية وبينة الإكراه إذا وردتا على فعل واحد ، وأيهما أحق بالتقديم والقبول ، وذلك على ثلاثة أقوال :

القول الأول :

إذا تعارضت بينة الطوع وبينة الإكراه ، فاما أن يؤرخاً أولاً ، فإنَّ أرخاً واتحد تاريخهما ، فبينة الإكراه أولى وأحق بالتقديم والقبول ، وإن اختلف تاريخهما أو لم يؤرخاً ، فبينة الطوع أولى وأحق بالتقديم والقبول .

=

وهذا قول لبعض الحنفية .

انظر « الدر المختار ج ٧ ص ١٨١ وشرحه قرة عيون الأخبار تكملة رد المحتار نقلًا عن البزارية والتخارقانية » .

ووجه ذلك أنَّ البيتين إذا أُرْجِحَاً واتَّحداً تاريخهما ، كان اتحاد التاريخ هذَا دليلاً على أنَّ الشهادتين كانتا على شيء واحد ، فتكون الشهادتان في هذه الحالة متعارضتين ، فتقديم بينة الإكراه ، لأنَّها تدل على خلاف الظاهر وتثبت زيادة علم ، وإنَّ اختلف تاريخهما أو لم يؤرخا ، ف تكون كل شهادة دالة على غير ما دلت عليه الأخرى ، ولا تتعارضان ، وحيث أنَّ الظاهر يدل على الطوع ولا بينة تعارضه فيكون الأخذ ببينة الدالة عليه أولى .

انظر « قرة عيون الأخبار ، وتكملة رد المحتار ج ٧ ص ١٨١ - ١٨٢ » .

القول الثاني :

إذا تعارضت بينة الإكراه وبينة الطوع فتقديم بينة الإكراه ويعمل بها .

قال بذلك أكثر الحنفية :

انظر « درر الحكم ج ٢ ص ٣٨٤ ، ولسان الحكم ص ٣٥٨ ، والبحر الرائق ج ٧ ص ١١٤ ، وتكملة رد المحتار ج ٧ ص ١٨١ نقلًا عن الباقياني والحموي » .

وقال به المالكية :

انظر « العقد المنظم للحكم بهامش تبصرة الحكم ج ١ ص ٢١٤ - ٢١٥ » .

وقال به الشافعية :

إذا لم تشهد بينة الطوع على تقدم إكراه ، انظر « حاشية القليوبي

ج ٣ ص ٤ .

وقال به الحنابلة :

انظر « شرح متنى الإرادات ج ٣ ص ٥٧٠ ، وكشاف القناع ج ٦ ص ٤٥٥ ، والإنصاف ج ١٢ ص ١٣٣ ، والمبدع ج ١٠ ص ٢٩٨ ». .

وذلك لأن المكره يدعى خلاف الظاهر ، والبينة لمن يدعى له .

انظر « قرة عيون الأخبار ج ٧ ص ١٨١ ». ولأن البينة على الإكراه بيضة على الإثبات ، والبينة على الطوعية بيضة على النفي ، وبينة الإثبات مقدمة على بيضة النفي لكونها تدل على زيادة علم .  
القول الثالث :

إذا تعارضت بيضة الإكراه وبينة الطوع ، فتقديم بيضة الطوع .

قال بذلك بعض الحنفية :

انظر « البحر الرائق ج ٧ ص ١١٤ ، والقنية ورقة ١٦٩ ب ، وتكملاً رد المحتار ج ٧ ص ١٨٢ نقلًا عن الشرنبلالي في شرحه على الوهابية ، وعن بعض المتأخرین ». .

وذلك لأن بيضة الطوع تترجع على بيضة الكراهة بكون الظاهر معها ، ويجباب عن ذلك بأن البينة تكون لمن يدعى خلاف الظاهر .

الترجيح :

بتأمل أقوال العلماء السابقة واستدلالاتهم ، يتبيّن أنه لا خلاف بين أصحاب القول الأول وبين جمهور العلماء ، في أن بيضة الإكراه أولى بالتقديم من بيضة الطوعية إذا تعارضتا ، لكون بيضة الكراهة تثبت خلاف الظاهر وتدل على زيادة علم ، ويتبيّن أن ما ذهب إليه أصحاب القول الثالث من أن بيضة الطوع أولى بالتقديم قول مرجوح ، لأن فيه تقديمًا لبيضة النفي على بيضة الإثبات ، وبينة الإثبات أولى

كما صرَّح به (العلامة المحقق)<sup>(١)</sup> العمادي<sup>(٢)</sup> في فصوله<sup>(٣)</sup> ،

= بالتقديم ، ولا ينظر إلى بينة النفي عند وجودها .  
وبسبب الخلاف بين أصحاب القول الأول وبين جمهور العلماء ،  
هو أن أصحاب القول الأول يرون أنه قد يرد بيتان إحداهما على  
طوع والأخرى على إكراه ، ولكنهما لا تتعارضان ، وذلك فيما إذا  
لم يؤرضا أو أرخنا واحتلَّتا تاريخهما ، لاحتمال أن تكون بينة الطوع  
صحيحة وبينة الكراهة صحيحة ، تكون كل واحدة منهما تدل على  
إقرار غير الإقرار الذي دلت عليه البينة الأخرى ، وإذا كان كذلك ،  
واحتمل أن الإقرار الذي شهدت عليه بينة الطوع لم تشهد عليه بينة  
الكراهة ، كان الأخذ بما دلت عليه بينة الطوع أولى ، لكونه هو  
الظاهر من الإقرار ، ولم توجد بينة مؤكدة تدل على خلاف ذلك ،  
وبهذا يتضح أن هذا التفصيل الذي ذهب إليه بعض الحنفية هو القول  
الصحيح في هذه المسألة .

(١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب - ج) بلفظ : « الفاضل » .

(٢) العمادي : هو عبد الرحيم أبو الفتح زين الدين بن أبي بكر عماد الدين بن أبي بكر علي بن عبد الجليل المرغيناني ، فقيه حنفي من أعيان المفتين مؤلف الفصول العمادية ، تفقه على أبيه وفرغ من تأليف الفصول العمادية في شعبان سنة إحدى وخمسين وستمائة وتوفي عام ٦٧٠ .

انظر « الفوائد البهية » ص ٩٣ ، والأعلام ج ٣ ص ٣٤٤ ، ومعجم

المؤلفين ج ٥ ص ٢٠٣ ، وهدية العارفين ج ٥ ص ٥٦٠ » .

(٣) انظر « الفصول العمادية ورقة ٣٧ ب » ، حيث قال : « ولو أثبتت إقرار إنسان بشيء طائعاً ، فأقام المدعى عليه بينةً : أني كنت مكرهاً في ذلك الإقرار ، فيبيته أولى بالقبول لأنها تثبت خلاف الظاهر » .

وغيره<sup>(١)</sup> ، وفي القنية<sup>(٢)</sup> ما يشير إلى ضعف ما صحح في الفصول<sup>(٣)</sup> ، فإنه قال<sup>(٤)</sup> بينة الطوعية (أولى)<sup>(٥)</sup> ، ولو حكم حاكم (بينة)<sup>(٦)</sup> الإكراه (نفذ حكمه)<sup>(٧)</sup> ، أقول : المذهب<sup>(٨)</sup> الصحيح ما (نقل)<sup>(٩)</sup> عن الفصول العمادية<sup>(١٠)</sup> ، وفي بعض الكتب المعتمدة<sup>(١١)</sup> ، (وفي .....).

(١) انظر « خلاصة الفتاوى ج ٤ ص ١٢٩ » ، وكما قاله الحموي والباقاني وأبو حامد والبازاري ، كما نقله ابن عابدين في تكملة رد المحتارج ٧ ص ١٨١ .

(٢) انظر « القنية ورقة ١٦٩ ب » .

(٣) أي : الفصول العمادية ، وهو أن بينة الإكراه أولى بالقبول من بينة الطوع .

(٤) أي : الزاهدي في القنية .

(٥) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ : « أولاً » .

(٦) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ : « بينة » ، والمعنى : بأولوية بينة الإكراه .

(٧) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) وقوله : « نفذ حكمه » ، لأنه حكم في مختلف فيه .

(٨) انظر « لسان الحكم ص ٣٥٨ » حيث قال : « اختلفا في الطوع والإكراه فالقول لمن يدعى الجواز ولو أقاما بينة فلمن يدعى الكره وعليه الفتوى » ، وانظر « خلاصة الفتاوى ج ٤ ص ١٢٩ » .

(٩) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .

(١٠) وهو أن بينة الإكراه مقدمة على بينة الطوعية إذا تعارضتا .

(١١) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب - ج) ، والمعنى : وما نقل عن بعض الكتب المعتمدة في المذهب مما سبق ذكره ، وانظر كذلك « درر الحكم ج ٢ ص ٣٨٤ » .

الخلاصة<sup>(١)</sup> ، وعليه الفتوى ، وهو البين الوجه ، لأن الإكراه أمر (زاد)<sup>(٢)</sup> ، والبيانات شرعت للإثبات لا للنفي<sup>(٣)</sup> ، فتأمل . ومما يقبح في العدالة وترد به الشهادة أكل طعام هيئ لأداء الشهادة<sup>(٤)</sup> ،

(١) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) ، وانظر « خلاصة الفتوى ج ٤ ص ١٢٩ » .

(٢) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ : « زائل » ، والمعنى زائد على الأصل فإن الأصل عدم الإكراه .

(٣) فالشهادة على الإكراه إثبات لحدوده ، والشهادة على الطواعية شهادة على نفي الإكراه ، والشهادة على الإثبات مقدمة على الشهادة على النفي .

(٤) إذا لم يكن الشاهد محتاجاً إلى الطعام ، أو إلى الركوب ، فإن كل جعل قدم للشاهد حتى يؤدي الشهادة ، ولو كان يسيراً كالطعام المهيأ لأداء الشهادة ، فإنه قادر في العدالة ، ومانع من قبول الشهادة في قول عامة الفقهاء .

انظر « لسان الحكماء ص ٢٤٠ ، والبحر الرائق ج ٧ ص ٥٨ ، وفتح القدير ج ٦ ص ٤ ، وتكلمة رد المحتار ج ٧ ص ٦٧ - ٦٨ ، وتبصرة الحكماء ج ١ ص ١٦٦ - ١٦٧ ، والشرح الصغير ج ٥ ص ٦٣٣ ، وشرح روض الطالب ج ٤ ص ٣٧١ ، وروضه الطالبين ج ١ ص ٢٧٥ ، والغاية القصوى ج ٢ ص ١٠٢٣ ، المجموع ج ٢٠ ص ٢٢٤ ، وكشف النقاع ج ٦ ص ٤٠٥ ، والإنصاف ج ١٢ ص ٦ ، والمغني ج ٩ ص ١٥٨ ، والمبسط ج ١٠ ص ١٩٢ ، والمحرر ج ٢ ص ٢٤٣ » .

وأما إذا كان الشاهد لا يتمكن من الحضور لأداء الشهادة بعد مكان أو عجز أو كان محتاجاً للطعام ، فإنه لا أثر لركوب دواب المشهود له وأكل طعامه على الشهادة .

فإن لم يكن كذلك ، لكنه جمع الناس وهيأ لهم طعاماً وبعث إليهم دواباً<sup>(١)</sup> ، وأخرجهم من المسر ، فركبوا وأكلوا طعامه ، اختلفوا<sup>(٢)</sup> فيه ، قال أبو يوسف (رحمه الله)<sup>(٣)</sup> (في الركوب)<sup>(٤)</sup> : لا تقبل شهادتهم<sup>(٥)</sup> بعد ذلك ، وتقبل في أكل الطعام<sup>(٦)</sup> ، وقال محمد : لا تقبل فيما<sup>(٧)</sup> ، والفتوى<sup>(٨)</sup> على قول أبي يوسف ، قلت : والفرق لأبي يوسف بين الركوب والطعام ، أن العادة جرت به سيماء في الأنكحة<sup>(٩)</sup> ونشر السكر والدرام

= انظر «المراجع السابقة» .

(١) أي : لأجل نقلهم عليها .

(٢) لو قال : اختلفا فيه لكان أولى ، وذلك لأنه أورد الخلاف هنا بين أبي يوسف ومحمد فقط ، والمعنى : اختلفا هل تقبل شهادة هؤلاء الناس له أم لا .

(٣) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب) .

(٤) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب - ج) .

(٥) أي : لا تقبل شهادتهم لمن بعث لهم الدواب وأخرجهم من المسر راكبين عليها ، قال ابن الشحنة في لسان الحكماء ص ٢٤٠ : « وفيه نظر ، لأن العادة جرت أن من أخرج شاهداً إلى الرستاق يعطيه دابة خصوصاً إذا لم يكن للشاهد دابة » .

(٦) أي : فلا أثر لأكل الطعام على أداء الشهادة عنده ، انظر « تكمة رد المحتار ج ٧ ص ٦٨ » .

(٧) الضمير هنا يعود حسب السياق إلى ركوب الدواب وأكل الطعام الذي هيئه للناس وجمععوا له ، وإن لم يكن مهيئاً للشهود فقط .

(٨) انظر « تكمة رد المحتار ج ٧ ص ٦٨ نقاً عن الفخرية ، ولسان الحكماء ص ٢٤٠ » .

(٩) أي : في الولائم التي تعد عند إجراء الأنكحة ونحوها ، فإن الناس =

(والدنا نير)<sup>(١)</sup> ، ولو كان قد حاد في الشهادة لما فعلوه ( وما رأه )<sup>(٢)</sup> المسلمون حسناً فهو عند الله حسن ، ( والله الموفق إلى سبيل الرشاد وإليه المرجع والمأب )<sup>(٣)</sup>

\* \* \*

= يجتمعون في الأنكحة ويأكلون طعام أحدهم ، ولو كان ذلك مائعاً من الشهادة لكان في ذلك حرج على الأمة لكثرة .

(١) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) ، وقد وردت عدة آثار عن السلف تدل على كراحتهم لشر السكر والجوز في العرس ، وأن الأولى قسمته بين الناس أو إحضاره في الأطباق ، انظر «المصنف» لابن أبي شيبة ج ٦ ص ٢٠٥ وما بعدها » .

(٢) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ : « ولا رأه » .

(٣) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ : « والله أعلم بالصواب » ، وورد في النسخة (ج) بلفظ : « والله أعلم » .